## विवरणकृतां परिचयः ।

- तत्रादी श्रीमद्रष्ठभाषायप्रकटितं सेवाफळ द्वादग्रटीकायुतं संमुद्रश्ते । तत्र प्रथमं सेवाफळ-विवरणं त श्रीमदाचार्यकृतिरेव । स्तीयाननुगृहीतुकामैः श्रीमदाचार्यकारोच्या प्रकटीकृत्रामिति ।
- २. दितीयं युद्धितं विवरणं श्रीमत्कस्याणरायाणाम् । इमे श्रीकत्याणरायाः श्रीमदाणायेश्रीवह-मापीचरद्वितीयकुमारश्रीमद्विहुळेश्वराययुचरणद्वितीयस्युक्षश्रीमद्वीतिन्दरायाणां सुनवः । मार्गरीपिकृष्य-सत्सर्या १६२५ वर्गे मातुर्गृताः । श्रीमदारिरायाणां चितृवरणा अपि ते एव । तेपामनेकमत्याः सुरुप्ताः अपि तिद्यान्यमसीयश्राः सत्स्वाद्यः सानित । मितन्योपरि ट्रप्पूणी तेषां प्राचीततमा, अपुनारि हटा-विदिवतम्याणवेण विरावते । उत्सवनिर्णायका अपि केविहुन्याद्येः प्रादुर्भाविता नयनगोचरीमवन्ति । पोडनामन्योपरि तेपां व्याप्त्यानाति इदयन्त अत्यान्तपि ।
- २. रहतीयं व्याख्यानं चाचाश्रीगोपेशानाम् । इमे श्लोगोपेशाः श्लीमध्यमुचरणिद्वहेण्याणां ससमपुत्रश्लीयनश्यामानां स्वयः, चन्ना वा चाचा वेतिमसिद्धाः। पोडशमन्योपरि षहचसेवां टीकाः विद्यमाना दृश्यन्ते । भाद्रपद्वृष्णपद्मम्यां १६५२ वर्षे प्राहुमृताः ।
- - ५. एकामं व्यावपानं श्रीमदारियनचरणानाम् । श्रीहरितया इति मसिदा हि ते । तेषां माहुर्मा-साद्य सायवहरूणपद्मायां १६७० वर्षे । तृषां मझसायन्यसंस्थारस्य श्रीविद्वलेषराणां चायुर्पललेः भ्रीवद्धाः श्रीगृजनामेतिमानेदर्गेतः हृतः । श्रीहरिताणामसंस्थाताः सुवनमामा रवनते । श्रीमदारियनचायसंस्यते द युद्धिताणांवि कलामानं स्वातम्यं तिवयोगासकं सार्वासम्य मृतिया मादुर्भलावपुष्यते । तेतं म्यारचातमि सर्वाव्यति मचपुरामानि । सित्यापनभीवानवुगृतीयमेव त्रेषो प्रावस्यमिति प्रतिमानि । भत्त एवात्र युद्धितं तेषां सेवाक्तस्थायवानं अवयवुगुणं सरलं मौति-निष्टमणानुस्थाय विराजते ।
  - ६. परं भीतिहरेषाणां सून्तां भीवलभानाम् । काकाभीवलभानीतमितिस्ता हि ते, सावण-कृष्णवनुदेश्यो १००६ वर्षे भीनामनुबरमानेषश्चनीतिषिशतः पुरुषमननवा तृतीयसंख्यो विश्वपन्तः मोनुताः । भीत्वभीवनीरेरतकातः अन्येते एव । पोहतमान्येत्यते तैवासन्त्राति स्थाववानानि द्रयन्ते । निरोषण्यानिवृतिक्षेत्रास्थलाविषे वर्षेते । हमे श्रीवलमाः शीदेववीनन्दननन्द्वाः, १९०२ माध-

शुक्ससम्यां प्राप्तृंभूता इति केपाणिमातं तजासनगरस्यश्रीभंदगमोदनकावमिद्दरस्यश्रीस्वोधिनीकेवितिशीतो विरुद्धवाविवासाकं प्राद्धम्। मातामानवेनाति विधीयते यद् शीसुवोदिनीरेक्यहादिदेवेप दीका जिविति । वेपाण्कव्य तेपां श्रीसुवोधिन्यदेव्यतारंकारवानां वादेव शापवाति । एतेन
गीतावावदीविकाकाराः श्रीवद्धमाः श्रीसुवोधिनीरेक्यहत्य श्रीसद्धमाः उपे मिसाः, वद्दि गीतावावदीविकाकाराः श्रीवद्धमाः श्रीदेवकीनन्दननन्दना एव स्तुविति । प्रमागृद्धे हो श्रीवद्धमी
प्राप्तुन्ते । श्रीदेवकीनन्दननन्दना १९०३ मार्गशीविद्धस्यसम्य प्राप्तुन्तः । अस्य
श्रीविद्धस्यायसुद्धः १७२९ कार्विकट्रण्डाद्वाद्यां प्राप्तुन्ते । हा श्रीपुर्वाचाद्यां मार्ग्त्रवे । हा श्रीद्धकीनस्वतान्द्रवे । वस्तु श्रीविद्धस्यायसुद्धाः । वस्तु श्रीविद्धस्याद्यां भावत्यः श्रीविद्धस्याः कार्वाश्रीयहर्थाः । वस्तु श्रीपुर्वाचाद्यां । वस्तु श्रीविद्धस्याः कार्वाश्रीयहरम्यां स्तिविद्धस्य । विद्याः श्रीविद्धस्याः कार्वाश्रीयहरम्यां स्तिविद्धस्याः कार्वाश्रीयहर्थाः । वस्तु श्रीपुर्वाचायः मार्ग्वच्याः ।
श्रीविद्धस्यासुन्तं कीवि श्रीवद्धसः पद्धसम्यत्वे अपुरुप्तः । वसाप्त् श्रीरपुर्वाचायं कर्वापि स्त्रीविद्यस्य स्थापिकार्यः स्वावित्तम्य ।

- ७. ससनं शीमखुरुगोत्तमानाम् । शीमदाचार्यतः पुरुगाणनया सतमी संख्यां विश्वपननो मानुषदञ्जलद्वामयानेकावस्यां वा १०२७ वर्षे गोन्द्रताः । तेषां विवरणं वास्त्रीयमाचार्यात्पत्तस्य स्वातीतं गतिभाति । विमेषवर्त्वपां चीपलिज्ञानुमाः प्रधानवर्षस्य स्त्रीयां जिल्लानिकायाः पद्मानवर्षस्य स्त्रीयां ज्ञानिकायाः पद्मानवर्षस्य स्त्रीयां ज्ञानिकायाः पद्मानवर्षस्य स्त्रीयां ज्ञानिकायाः पद्मानवर्षस्य स्वर्णायाः । याद्यायायं याद्यमान्तरं वा तेषां चित्रादिकाससामिकात्रव विवेशितामिति वाप्त परानव्यते ।
- अष्टमं व्यारवानं केपाञ्चित्रोखामिनाम् । इदं व्यारवानं श्रीपुरुपोत्तमानुसारिश्लोकान्वय-मनसरित ।

हता क्वतिरेपा चन्द्रवासक जयवात ।' भद्देशु हमे काळ्सहानामिष प्राञ्च । क्वापिपर्यन्तमञ्चातपूर्व हि ते । प बहुलाळ्छेखेत्वपि तेपा न किमिष विवते । परन्तु एतेपा चेदुत्व्य तु निर्वेदादम् । बहुबारि कृतवकोपमुण्डम्मने । तेन्तिरीयमाध्यविद्वेशुत्वस्वव्यविश्वमाग्वकृतकृत्वन्वकांकृतदीकाग्चद्वप्रिक्षाग्चद्वप्रिक्षाग्चद्वप्रिक्षाग्चद्वप्रिकाग्चद्वप्रिकाग्चद्वप्रिकाग्चद्वप्रिकाग्चद्वप्रिकाग्चद्वप्रिकाग्चद्वप्रकाग्चद्वप्रकाग्चद्वप्रकाग्चद्वप्रकाग्चद्वप्रकाग्चद्वप्रकाग्चद्वप्रकाग्चद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वद्वप्रकाग्वप्यवद्वप्यव्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्रकाग्वप्यवद्वप्रकाग्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्रकाग्वप्यवद्वप्यवद्वप्रकाग्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्यप्यवद्यप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्वप्यवद्व

- ११ एकत्वस स्वारचान गठेराळश्रगणभहानाम् । इसे लक्ष्मणभहा मठेताथीनाथभहपुत्रगोपी नाथमहस्त्रन्व । इसे तु सथथा अज्ञातवृत्वो । यदानि अपन्ते तेषा नाम च विषये तथापि त पुत्ककोपिर स्थीनायभहस्य पुत्रश्रीगोपीनाथभहस्य पुत्रलक्ष्मणभहस्य द्वानित हस्यते । एतेपाम येपि प्रन्था प गह् छाल्डक्तिलिलतसाहे हस्यन्ते । तत्ति प्रन्थाप्ते हतिश्री समात्त ।
- १२ अस्त विवरणस्य वर्तृनाम न विचते । अत प्वासाभिर ते सुदितस् । अयगोपालकृतततुपन्या सादिमे वेषि प्राचीना इति निश्रीयते । प्रसिद्धासु सेवाकलटीकासु श्रीमचनायकृता दीका नास्त्राभिरय कृष्या । जामनर्तरे श्रीमदनमोहनकालम्बिन्दरस्यपुक्तकम्बन्धे तत्या पुक्तकन्य विचते, परातु ताम निरापिष्टावृश्चीभिनेद्धाना कृषाऽभावात् सा टीका नास्त्राक मिलिता । वेषु प्रतृष्ट्यमि प्रपित पर तू चरत्तावायां से त्राप्ति स्थानकाला ने सिलित । वेष्ट प्रतृष्ट्यमाम्बान्द्वापीयते ।

अमि गुद्दगे त एव पाठा रिक्षता ये केपुलिद्धि आद्द्रीपुलक्षेत्र विवासे । कुनाप्यादर्शेपुलकेन्त्र परुम्यमान पाठस्तु, थनापि अदर्स विवासन पाठास्माकससमीदीनो मात , तथापि नैव निवेशित , यतस्त्रीय करणे विचासहान्तर्मो अवति । केपियत् कुनाप्यादर्श्यपुलकेन्द्रविद्याना सावसहणठिनियाने सागुद्ध किपत पाठो निवेशित , ठीकाकाराम् प्रति सहान्त्र्यायक कृत । प्रार्थासके च सामदाधिक अपध्यासके पर्याप्याद्याच्या कर्मा क्षायासके च सामदाधिक अपध्यासके पर्याप्याद्याच्या पर्याप्याद्याच्या प्रसान किपतान्, यतो य पाठोप्यासकार्यक्ष प्रतिनाति स अर्थेपास्ययानसमित्रीको भागीति ।

अस यावधाण्यदीकासमेतसेवाकडार पस्य सुद्रणच्यत्रो गोस्वामिवर्वश्रीजीवनटाके सहर्षे कृत इति तेपानुकृति यय सविषय स्मराम , माध्यामहे चान्येषि गोस्वामिन श्रीम तो बेच्णवाश्च प्रान्त्यु सुयुरिति । प्रवेषा गोस्वामिवयांणा कृषयेव सेवाफळ हादसविवरणयुत स्रृदित सामदायिकाचा सुगम मधिक्यतिति ।

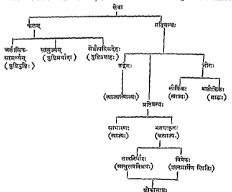
| मागशीपरूष्णजनमी,      | ) <sub>मूलचन्द्र</sub> तेलीवाला I |
|-----------------------|-----------------------------------|
| धीनत्मभुचरणमावट्यो सव | ,<br>धेर्यलाल सांकलीया ।          |

# सेवाफलतात्पर्यम् ।

श्रीकृष्णं वरसुन्दरं मधुरीमामूर्ति तदाखयभूर् । सेवायां मकरन्द्यानमधुरी क्षेकोतर्रा तेस्तुताःस्रः । <sup>नावा</sup> सानक्षिकान् निगृडद्वदयान् रोवारसास्वादकान् । न्याव्यानानि विकोषय सानि विदुर्ति सन्दोहरूपां यते

निःसाधनजनोद्धाप्प्रकृटिततनुभिः श्रीमदाचार्युवर्थिनिजनाः स्वरोनेव प्रयस्ति सर्व-सिद्धान्तं जानीमुरितिनुभया पोडयग्रन्थाः प्रकृटीकृताः । ययिष तं तमधिकारिणसुदिश्य भागार्थेरते मन्याः प्रणीतास्त्रयाध्याचार्षणां यावन्त्य उक्तयसासां न्यायस्प्रवात् तत्ता-स्पर्यं सर्वया सर्वदा विकाटायाध्यापरिक्षिमिति तु निर्विवादं तहस्यध्येष्ट्रस्य प्रकृटितम् । चन्यासे देवशीमोधिन्समुद्धिस्य प्रकृटीकृतसार्थेव सेवाफ्ट श्रीविष्णुदासमुद्धिस्य प्रकृटितम् । पोडयग्रन्येषु सेवाफ्रस्त्रम्यस्त्रन्ते वतेते । अस्य श्रन्यस्य निगृद्धार्थेलात् सकल्युक्ष्यार्थ-पर्वसात्रप्रतिभादस्यात् स्वयमेवाचार्यास्त्रं तिष्टृण्यन्तः । विवरणसदित एव सेवाफ्टस्रन्यो महासुमावित्रादस्यामिर्गरेक्ष्य ययाश्रीक यथार्थित स्विद्धाः। तत्र मिठितानां द्याद्याचित्रस्य णानां संग्रह्मेत्र कृतः । यद्यप्यतासां टीकानां विष्योषं प्रम्यस्वाप्यस्य गृहार्यत्वं तु नैवापैति ।

कादी तावध्या चारुवोचोस्सामिः पूर्व पुष्टिमक्तिसुषावां प्रस्तरेण स्पर्धीकृतस्त्रवेद-मम्पि ग्रन्यं प्रस्तरेण स्पष्टीकरिच्यामः, एतेनास्य ग्रन्थस्यावयो विशेषतः क्षुगमो मविष्यतीति।



इता कृतिरेपा चन्द्रतारकं वायतात् ।' भद्देषु हमें काळुभद्दानामिय प्राञ्चः । भंद्यापियमैन्त्रमञ्चातपूर्वो हि ते । गं. मह्लाक्टकेष्वयि तेषां व किमणि विवते । यस्तु एतेषां वैहुष्यं तु निर्वेदास्य । वहवीषि कृत्यक्षेणमुग्तस्य । । तैतिरीयमाप्यविद्धेसमुख्यस्विष्ट्यमंगक्कृतकुण्यक्णांमृतर्विकाञ्चर्याष्ट्रस्य मार्गाविकाव्ययः प्रवच्यात्रेपां नयन्योवरीमवित्यतः सरस्वतिकृतसंगीतस्य प्रवच्यात्राक्षाः पत्रद्वयं तनस्यकृतः मेर्गुजातिप्रवदीपाव्यक्ते संवत् । १५०० वर्षे मृत्यत्वित्य । भक्तिविध्याः स्वकृत्यीकायाः उपन्यात्रीक्षित्रके वेत सेवाक्कृत्याव्याने तैः क्रियते । मुण्डकोपनिषद्वाच्यमिष् तेः कृतितित् सम्भाव्यते इति सरकृतिविध्याप्त्रम् ते । सेवाक्कृत्याव्यानमि तेषात्रस्य स्वाविद्यान्यस्य । सेवाक्ष्यविद्यान्यस्य । सेवाक्ष्यकृत्याव्यानस्य । सेवाक्ष्यकृत्याव्यानस्य । सेवाक्ष्यकृत्याव्यानस्य । सेवाक्ष्यकृत्याव्यानस्य । सेवाक्ष्यकृत्याव्यानस्य । सेवाक्ष्यकृत्यविद्यानम् स्वाविद्यानम् । स्वत्यमे समुष्टस्य स्वाविद्यत्वानम् । सेवाक्ष्यकृत्याव्यानस्य । स्वत्यमे समुष्टस्य । स्वत्यमे स्वाविद्यान्यत्वानस्य सम्पन्धः सम्पन्धः सम्पन्धः सम्पन्धः सम्पन्धः सम्पन्धः सम्पन्धः सम्बन्धः सम्पन्धः सम्यन्धः सम्पन्धः सम्पन्यः सम्पन्धः सम्पनन्यः सम्पन्धः सम्पनन्यः सम्पन्धः सम्पन्धः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पन्यः सम्पन्यः सम्पन्यः सम्पन्यः सम्पन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः सम्पनन्यः

- ११. एकाद्रां स्वाच्यानं मदेशल्समणभद्दानाम् । इसे ल्ह्मणभद्दाः सदेवश्रीनाधमहपुरगोपी-नाधमहपुरवः । इसे सु सर्वेया अञ्चालयुक्ताः । यदाणि मन्यानं तेषां नास न विचतं तथापि तपुरव्योगरि स्थीनाधमहप्त पुत्रशीमोपीनाधमहस्य पुत्रल्हस्वणभद्दलेद् मिति दस्यते । एतेवामन्येषि मन्याः पं. गर्दू-लालह्मलिलितसंग्रहे दरवन्ते । सत्रापि मन्यानं इतिश्री समाना ।
- १३. अस्य विवरणस्य कर्नुनाम् न विषयते । अत् एवास्मामिरन्ते मुद्रितम् । जयगोपालकृततदुष्या-सादिमे क्रियं मानीना इति निश्चीयते । मसिदासु सेवाफलटीकासु श्रीमजनायकृता टीका नास्मामिरप-छथ्या । जामनगरे श्रीमदनमोहन्त्रालमिदिरस्वपुक्तसंग्रहे तस्याः पुस्तक्रपरं विवते, परन्तु सम्म-न्द्रितामिण्यस्थेभितिस्तानां कृत्यस्थात्तात् सा टीका नास्माकं मिछिता । तेषु पश्ट्रपमिप प्रेपितं परन्तुः सरदानायापि त्रेपामवकायो न मिछित इति अयुप्तसभावानुत्रापितः ।

अभिग्युदये त एव पासाः रक्षिता वे केपुनिद्दि आदर्शयुत्तमेषु विवासे । हुन्नाप्पादर्गं दुलकेऽपु-पलम्मानः पारुष्ठ, बाजाति आदर्वे विद्यमानः पारोस्माकनतानियोने भातः, तथाति मैव निवेदितः, यतन्त्रीय करणे किनमहाननम्में भवति । केनचित् दुन्नाप्पादन्तं पुलकेऽविद्यमानः सायम्रद्वपातिनेदाने-नागुद्धः कित्यतः पारो निवेदितः, दीवानामान् मति महान्वापन्न हृतः। प्रार्थवानहे च सांमद्रायिक-मागुद्धः कित्यतः पारो निवेदितः, विद्यामानोव पार्वान् गुद्वचे रक्षन्तु, व तु स्मन्न-किवतान्, यतो यः पारोक्साकमगुद्धः प्रतिभाति स अन्येपामस्यनसमीयोनो भातीतः।

कस यावणाप्यदीकातमेतसेवाफङ्गम्यस्य मुद्दणव्यये गोस्वामिवर्यभीतीवनठालैः सहपं इत इति नेपासुप्रकृति वयं सतिवयं सारामः, प्राप्येवासदे चान्वेदि गोस्वामिनः धीमन्तो वैष्णवाध प्रान्तुः सुद्दीति। पूर्वेषां गोस्वामिवयोणां इपयेव सेवाफर्ङ हाव्यावियणसुतं ग्रादितं सांपदाविकागां सुपर्म मोप्यकीति।

मार्गशीर्षष्ट्रणनवनी, शीमस्त्रभुचरणप्राष्ट्रवीरसवः

मूलचन्द्र तेलीवाला । धेर्यलाल सांकलीया । नन्दनाः । भगवतः कोटिस्पांत्रिरूपसालन्तिकफ्रटित्सायां सर्वरीलाविश्विष्टस प्रमो-द्वैदयप्रवेशे तद्युपवसामर्प्यमिति श्रीहरिषनचरणाः । सर्वामोग्यसुपेतिश्रीवरुमाः । पर-प्रातिविवरणश्रुत्युत्तमगवस्यरूपातुमवे 'प्रदीपवदावेश' इतिस्त्रीक्तरीतिकमगवदावेशचा थोग्यता यया स्मात्मकस्य भगवतः पूर्णस्यरूपानन्दातुभव इति श्रीपुरुपोत्तमाः । तद्यु-सारिणश्रानुक्तत्वत् तथेव । साक्षात् श्रीवृन्दावनादौ श्रीवृष्णस्यरूपदर्शनसर्वात्तिह्नति-स्मात्वासित्याद्मस्यः । कस्यचिदेतरस्यक्षते कस्यचिदेतदेदपतोत्तरं वृन्दावनादिप्यलैक्किन-स्वतिन श्रियतमभगवत्ताक्षम् इति जयगोपारुमद्याः । भगवत इवालैक्किन-क्रियाग्यां सामर्ष्यं जग्रह्मापारक्षमिति रूभणभद्यः । साक्षाद्भगवस्यस्यस्यस्यस्य, हीन-जीवस्योत्तमभगवता सह साम्येन रती स्मोद्दोपश्रीविष्टृतिटिपणीकाराः ।

इदं त्यवचेयम् । अत्र सर्वेषां टीकाकाराणां मतानि प्रायो मिन्नानीखतीतुमीयते यद्याचार्येर्ने किमपीदमिरधतया विवस्यते । जयगोपाटमर्द्ध निना सर्वेषि टीकाकारां अलीकिकसामध्येनुत्तमफललेन मन्यते । नैवेदं फळं जीवकृतिसाध्यय, परन्तु केवल-भगवदनुत्रदेकसाध्यम् । मधानन्दात् समुद्धलेदं फळं मगवता वृतेषु विशेषकृपया दीयते । कीद्यं तदानं तिक्रथेतुं नेव शक्यते, भगवदिन्छाधीनत्यात् तव्य । एतरफळं तु गोपवम्-सस्याध्यत्यप्रेमात्यकोत्तरुप्तया परमतितृष्टेन भगवता विशेषानुत्रहस्थापनाय कचिद् दीयते । कोटिम्रखाण्डादीनामखिळनियामकः सन्नय्यम खेन्छ्या मक्तमनोरयपूरणाय मगवान् तदस्यो भवति । अखिळं जगन् खेन्छ्या छीख्या नतेषद्यी भरतार्थे ह्याया सम्यान् तदस्यो भवति । कित्रवा सन् सर्वं न्यति भगवान् । पर्वेशो भूत्वापि स्वीपासक्यो स्वाप्या स्वस्याधार्मिक कथयन् दुर्यसर्वं मक्तमनोरयात्यस्या परमार्थार्थे स्वत्यस्यात्रम् स्वयं न्यति । अखिळं विश्वं स्वत्यस्या स्वस्याधार्मिक कथयन् दुर्यसर्वं प्रति भक्तवस्यतं प्रकटयति । अखिळं विश्वं स्वत्यस्या वन्ययस्यति श्रीमन्मातृत्यरणानां मत्त्यतिश्चेन स्वदेहातिययेन तदस्यः सन् स्वयं श्रीमद्योद्या

दाम्ना बद्धो भवति । ईदृशं किश्वित्प्रकारकं सामर्थ्यं यत्र मक्तयतिशयेन प्रेमातिशयेन भगवान् भक्तवस्यः सन् तत्कामान् पूर्यति तत्र प्रकटीभवति । इदमेवोत्तमं फलं श्रीमदाचार्याणामभित्रेतमिति नात्र संशयः । श्रीमद्रोकुलनायानां श्रीमखुरुपोत्तमा-नामप्ययमेवाभित्रायः । 'सोश्रुते 'श्रुतिरपि भक्तस्य विविधरसमोगचतुरेण रसेश्ररेण भगवता सह भोगं निरूपयन्ती भक्तस्य प्राधान्यं भगवती गौणत्वं स्पष्टमेव कथयति । शाप्तं फलं यावस्पर्यन्तं स्वाधीनं न भवति तावस्पर्यन्तं तस्य फलस्वमपि न प्रकटी-भवति । रसज्ञास्त्रेपि रसाधिक्ये पुंभावः प्रतिपाद्यते । अर्थाद्भगवँती गौणत्वं भक्तस्य प्राधान्यं यत्र भवति तत्रैवाठौकिकसामर्थं प्रकटीभवति । खस्य स्वात्र्यं पाठयन् मक्ताधीनो भृत्वा तन्मनोरथान् प्रयन् स्वस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वं महानाहात्म्यं च प्रकटीकुर्वन् भगवान् श्रीकृष्ण एव परमफठरूपोडलौकिकसामर्थ्यरूपः श्रीमदाचार्याणां हृदयरोपे नित्यं रमते स्म । वहिरपि श्रीमदाचार्याणां सन्नियो अखिल्छीलाविशिष्टो भगवान कृष्णो रममाणः प्रकटतया भक्तवश्यतां प्रदर्शयन् निरन्तरं खद्दग्विपयो भवति । एतादृशं भगवतः परमं फलं वाब्यनसागीचरं सत् शब्दैः कथं प्रतिपादियतुं शक्यते । अनुभवैकवेद्यत्वात् तस्य । अत एवाचार्यैः तादशिनगृहत्वप्रदर्शनाय 'अठौकिकसामध्ये'-मिति परमनिगृहशुन्दप्रयोगः कृत इति प्रतिभाति । अत्रापि सर्वेषां टीकाकाराणाम-निरोधस्त अनुक्तसिद्ध एव । सर्वेषां भिन्नाधिकारवत्वात् भगवतः स्वतंत्रेच्छत्वाच कीदशं दानं भगवान् करिष्यित तन्न ज्ञातुं शक्यत इति । श्रीषुरुपोत्तमचरणैस्तु अविरोधप्रकारो-तिसुन्दरतया प्रतिपादितः, अतस्तदेवास्मामिरत्रानृद्यते । एतस्तर्वं भगवतो नानाविध-प्रवेशहेतकत्वाद्भगवदिच्छायाथ ज्ञातुमशक्यत्वादुपपन्नमिति ।

सायुज्यम्, —सह युनकीति सयुक्, सयुनी भावः सायुज्यम्, सहमावः गोपानामिवेति श्रीकल्याणरायाः । भत्तया मामभिजानातीत्युक्तो भगवत्त्वरूपे ठय इति श्रीगोपेग्नश्रीदेवकीनन्दनश्रीपुरुपोत्तमाः ठाठ्मष्टाश्च । विवृतिटिप्णीकारा अपि तथेव । संयोगातुभवसामर्थ्यम्, भगवता सह सत्तिश्चितिरेव सार्वदिकसंयोगरसात्त्रभव इतिश्रीहरिधनचरणाः । सोश्चत इतिश्चत्रक्रस्मावेन भगवता सह भोग इतिश्रीवरूमाः । ग्रुद्धपृष्टिमार्गायं
भेदसम्यन्यपिटतं भेवठेन हि भावेनेत्यादिवाक्येरद्धतमक्रप्या श्रह्मावज्ञानवेराग्यनिरपेश्चप्रमासक्तित्रसम्बद्धक्रमञ्जभावजनितमगवत्सहभावविशिष्टसार्यकारिकसर्वकामगोगरूपिति
वयगोपाठ्यकाः । उपयविषमिष सायुज्यमितिरुह्मणभट्टाः । तथा चात्र द्विष्यं सायुच्यम् । रूटार्थकं ग्रीपिकार्थकं च । तत्रायं ज्ञानिश्चितानामेकल्यस्य, अभेदरूपं
भेदात्यन्तामावरूपमात्मनेक्यम् । ग्रुद्धमकानामपरम्, भेदतुद्धह्त्साखिल्यतहादानन्दानुभवात् । पूर्वत्र देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणाति विहायेह स्वास्तनेव केवठेन तदानन्दानुम्यः,

१ यत्र च भक्तस खातन्त्र्यं तदिच्छातुतारेण मगपरकृतियमा दामोदरलीलायां सा पुटिः। नि. ३०२.

अपरम सहैव तैरिति सार्थकतैपाम् , अन्यम नेति । अन्नापि पूर्वयद्विरोधस्त सिद्ध एव । व्याख्यानस प्रकारद्वयम् । एकं शास्त्रीयम् , अपरं मक्तिमार्गीयम् । श्रीहरिरायादयो भक्तिसरणीमनसूख यौगिकार्थकं सायुज्यमङ्गीकुर्वन्ति । श्रीपुरुपोत्तमादयः शास्त्रीयसरणी-मनुसरन्तो रूढार्थकं सायुज्यमङ्गीकर्वन्ति, तथापि यौगिकार्थसायुज्यग्रहणे नेव तेषां प्रदेश:, प्रत्यत सम्मतिरिष वर्तते, यतः तैरिष निवन्धे 'आदिसूर्तिः कृष्ण एव सेव्यः सायुज्यकाम्यये'त्यत्र तथेव सायुज्यक्षदो योगिकार्थे व्याख्यातः । श्रीप्रक्रपोत्तमरीत्या विचार्यमाणे इदं सायुज्यं पुष्टिमयीदायाः फलं भवति । श्रीहरिरायरीला विचारिते त इदमपि फलं मानसाः शुद्धपृष्टेरवेति भेदः । अत्रेदमपि ध्येयम् , शास्त्ररीत्मा जीवस प्राप्यफलस्य विचार्यमाणे सायञ्यपर्यन्तं बुद्धिरारोहति, तदतीते अलैकिकसामर्थे त न । अत एवाचार्याः प्रायः सर्वत्र फर्ल निरूपयन्तः साग्रज्यक्षव्दं प्रसुद्धन्ति । खस्सिन लग्नं कारियत्वा अनुग्रहविशेषेण पृथगाविभीवियत्वा यदा फलं दातुं प्रभुरिच्छति, तदा मक्तस्य तदन्तमवीपि नैव स्वरूपेण, परन्तु भगवत्कृततरप्रवेशहेतुकः, प्रभुरेव तस्यानुभवात्मा तदेव भवति । तस्यामवस्थायां यत्र सर्वेषि व्यवहारी भगवदीय एव, आत्मत एव इदं सर्वम तत्र द्वेताद्वेतयोः प्रश्नो नैयोतिष्ठति । तथापि भेदेनातमवं विना मक्तिरसस्यानभवो सामा-न्यतो न भवतीति विचार्य श्रीगोकलनायश्रीहरिरायादिभिद्वैतविशिष्टाहैतपक्षः कचिद्रप-न्यस्तः । वास्तवं श्रीमदाचार्यप्रतिपादितं श्रद्धाद्वैतमेवाखण्डितं तेषां मते भवति । तकाषि तत्पक्षमनसत्य तैः सायुज्यकान्दस्त्ययेव यौगिकार्ये व्याख्यातः । अतो न कन्नावि विरोधः । अत्र जयगोपारुभद्दास्तु श्रीहरिरायसत् सायुज्यशब्दं यौगिकार्थकमङ्गीकर्पन्तः सायुज्यमेव परमं फलमछौकिकसामध्योदि गौणं फलमिति मन्यन्ते, तहीवास्माकं मन-स्यायाति । वित्रयोगस्य परमफठत्वं संयोगस्य मध्यमफठत्वं यञ्छीहरिधनचरणैः प्रोक्तं तदपि परमाग्रहेण खण्डयन्ति । परन्त तत्रापि दृष्टिभेदत एव विचारवैपम्यं भासते । श्रीहरि-रायादयः विश्वयोगमेव परमफुरुत्वेन मन्यन्ते. संयोगादयस्तेषां मते व्यक्तिचारिभावाः. विप्रयोगस्त स्थायिमावः । श्रीमत्त्रभुचरणाः संयोगं परमफुटत्वेन मन्यन्ते, तत्र संयोगः स्थायिभावः, विप्रयोगादयः व्यभिचारिभावाः । आचार्योस्त 'श्रान्तरं त महाफ्ल'मित्यव विप्रयोगस्य महाफललं दर्शयन्ति । अत्र विरोधस्त नैवाणरपि । आचार्याणां विषयोगरूपत्वात श्रीमत्त्रभुचरणानां संयोगरूपत्वादुमयरूपेण प्रभुः फुटरूपेण उभय-द्वारा प्रकटीमवन स्वीयानां मनोरयान प्रायिष्यन निर्धा सुधां वर्षयिष्यति कथं केति न ज्ञातं शक्यते । जतः सर्वमत्र प्रतिक्षणनृतनत्वात् रमणीयमेव । किय, रसह्रपः प्रभरेव परमं फलम् । रसस्योभयदरुविशिष्टत्वात् संयोगरूपेण वित्रयोगरूपेण वा फलतं तस्य नैव व्यक्तिचरति । यस्य निष्ठा विष्रयोगे भवति स तं प्रधानीकत्य संयोगं मध्यमकलत्वेन मन्यते, यथा श्रीहरिरायादयः । यस निष्ठा संयोगे भवति स तं प्रधानीकत्व विष्रयोगं

मध्यमफललेन मन्यते, यथा जयगोपाठादयः । श्रीमदाचार्यास्तूभयदलविशिष्टमिष्
प्रभुखरूपं परमफलरूपं मन्वानाः विप्रयोगस्य क्षचित्राधान्यं दर्शयन्ति, क्षचित्संयोगस्य । उभयस्य परमफलले तु नैन सन्देहः, तथापि याद्यं भगवता दानं तादशी रुचिरुत्पद्यते । अतो भगवतो रसरूपत्वात् तस्य च भावविभावानुभावैः पुष्टत्वात् , खपूर्णप्राकत्यकरणायै-वात्र विविधमतप्रदर्शनं भगवता खबूतभगवदीयद्वारा कृतमिति प्रतिभातीति सर्वं समक्षसम् ।

सेवापिकदेही वैकुण्ठादिपुः—सेवायां क्रियमाणायामेवातुम्रह्विधोपामावात् साक्षात् सेवातुपयोगे अन्यैः ताद्यसाक्षाद्रसातुम्बकर्तृभिः क्रियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः सम्यन्धः ताद्यसाक्षाद्रसातुम्बकर्तृभिः क्रियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः सम्यन्धः तद्दर्पक्ष्यादिश्चरितिश्चीहिदिवनचरणाः । देहेन्द्रया- सुद्दीनः पुरुपक्षीपग्रुपक्षित्रक्षाद्याकृतिः संस्थानिविशेष इति श्रीपुरुगेत्तमचरणाः । व्यापि- वैकुण्ठादौ पार्पदादिदेह्प्राप्तिरिति ठाव्ह्मद्दाः । 'गोकुरुं वनवैकुण्ठमितिकृष्णोपनिषदुक्तेः प्रपच्यातीतमगविववासस्थानं व्यापिवैकुण्ठान्तर्गतं वृद्धनं नन्दीश्वां चोच्यते । आदिपदेन श्रीवृन्दावनश्रीमदोवर्षनादि च । तत्र सायुज्यफठादानेधिकारः सेवौषयिकदेहरूपो वायवा मवतीत्यथैः । वैकुण्ठान्तरस्य गुद्धपुष्टमार्गायफठरूपमगवहोकत्वामावाद् गोकुठ- स्थैव तादम्भगवहोकत्वाद् वैकुण्ठपदेन श्रीगोकुठम्, आदिपदेन वृन्दावनादिकं चाभि- प्रतितिवयगोपाठमद्दाः । अप्राकृतस्तभौतिकृत्रणठत्वेष्ठपद्देन सुरुपेश्चर्पस्यादिदेदः अधि- कारात्मा, तत्र सोविपयोगी बोच्यः, वैकुण्ठपदेन सुरुपेश्चर्यस्याप्तिरितिश्चीगोपशाः । त्येव विण्योः स्थानेवित्ववृत्तिद्विष्णणी- काराः । स्याप्तिवित्रवृत्तिद्विष्ठपत्ति । अप्रतिवित्रवृत्तिव्यक्तान्वताः । आदिपदेन श्रीमुशुरावृन्दावनादिकं ग्राह्यमितिश्चव्रक्षाः । आदिपदेन सुरुपेश उद्धवादीनामिव गवादीनामिविति वा सेवोपयोगिवेद्दप्राक्षिरितिश्रीकर्याणायायाः । अत्रदे श्रेय । श्रीगोपेशाः श्रीदेवकीनन्दनाः क्रमेण मर्यादाभक्तेः प्रवाहिकमकोः फठं वदन्तीति दृष्टिमेदतस्तारतस्यम् ।

उद्देगः—सेवायां ितयमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरितिश्रीकत्याणरायाः । मनसः सेवायां ितयमाणायामुक्छो वेगः, सर्वया तत्राखिरता याद्विमुख्यमितिश्रीहरियनचरणाः । मनसोन्यपरतेतिश्रीवहस्मः । उच्चेर्यं चल्नं वा, सेवायां ितयमाणायां दुष्टादिन्यो मनसो भयं पापादिना युद्धेशाच्यत्यमितिद्विप्रकारक्षमुद्देगं श्रीपुरुपोत्तमा बाहुः । भगवन्त्येवासमये चित्तक्षेत्रप्रद्रथाच्यत्यियेष इतिलाल्याद्यः । अन्ये तु विशेषं न कथनाहुः । अपमुद्देगः सेवायां प्रतिवन्यरूप्तादिप्रयं ससाधनं त्याज्यत्वोत्तरत्यां तर्याज्यत्वात्याज्यत्विमाणं च कृत्या प्रथममुद्देगादिप्रयं ससाधनं त्याज्यत्वोत्तरत्यात्रं तर्याज्यत्वात्याज्यत्विमाणं च कृत्या प्रथाह्योः साधारणप्रतिवन्य-सीतिकगोणयोः त्याज्यत्वं निरूपित्रयं निरूपित्रयोत्ते न तुद्देगसाष्, अत लद्देगस कथिद्वत एव प्रकारोमिन इति निर्चार्थं श्रीपुरुपोत्तमानासा अनुक्तेः कारणं दर्यपन्त उद्देगसामुकांगेन अताज्यत्वापि सुच्यन्ति ।

प्रतिवन्धः — सेवासमये ठाँकिकवैदिककार्यान्तरासिकारन्यकृतान्तरायादिद्येतिश्रीकत्याणरायाः श्रीहारिरायाथा । वेदनिन्दा म्छेन्डविष्ठप्रविहेष्ठवजनितोपद्रवस्नेतिश्रीनोपेराः ।
कायसान्यपरतितिश्रीवद्यमाः । तत्यतिकृत्यो निग्रह इतिश्रीपुरुषोत्तमाः । सेवायां रुषो
ससामि तत्समये ठाँकिकवैदिककाषिकादिकार्यासक्तित्त्र इतिश्रीपुरुषोत्तमात्तदग्रसारिणश्च । प्रतिवन्धकं तृदासीनं दुःखसुखं प्रयन्जतीतिष्ठात्त्रभृद्याः । वर्ष प्रतिवन्धो द्विविषः ।
सायारणो मगवन्कृतश्च । साधारणो खुद्धा सान्यः। भगवन्कृतस्तु न । भगवन्कृतप्रतिवन्धे तत्विनेपरिविवेको साधनन्त्रभी, तेन फलं श्लोकामावः, न सुक्तिः । विशेषस्त
स्पष्टः, द्विकास्त्र दर्शितत्वादत्रासुपयोगित्वाद् विकारभयाच नानृत्वते । तत्वनिर्धारस्त्र
आसुरस्वनिश्चयः, मगवान् फलं न दासतीति विवेक्ष्य स्पष्टतया श्रीकाकृतिसृदितो ।

भोगः — लैकिकालैकिकसेरेन द्विविधा । लैकिकस्याच्यः । लैकिकाभीगस्तु एट्ट-सार्ग विना न सिध्यतीलको भोगाभावस्त्रदेव सिध्यति यदा एट्टपरिलाग' ह्याचार्ये-रुक्तम् । अलैकिकभोगस्तु ब्राह्मः । भगवित्वविद्वानां मोगोऽल्लेकिकभोगः । बलैक्किक-सामर्व्यमिति प्रायः सर्वे वदन्ति, श्रीवरुमास्तु अथमफलं सेवोपयोगिदेह इति वदन्ति । मगवस्मरणसहितकुतभोगस्तु नैव वायकः ।

एवं सेवायाः फलं वाधकं चीक्ता आचार्याः खोक्तेः सर्वदा भावनसप-दिसन्ति । यद्यपीयं मावना न स्वकृतिसाच्या तथापि कर्तच्येति तथेव संवैरन्द्यते । गुणक्षोमेपि तद्भावनमेव कर्तव्यम्, अन्यत् सर्वं मनोश्रमः । गुणक्षोमश्रव्यस्त टीका-कारैद्विंधा सामान्यतो व्याख्यातः । केचिदशुपुरुकादिक्षीम इति वदन्ति, अन्ये त सत्त्वरजस्तगसां क्षोभ इति वदन्ति । उमयथापि भगवच्छरणभावनमेवाचार्थाणां स्पष्टम-भिमतमिति तु नैय सन्देहः । तदीयैरिप तदेव कर्तव्यम्, फलाविलम्बाय, यतीधुना जीवानां प्रष्टिमर्यादायामेबाझीकारः । यथाहः श्रीहरिधनचरणाः 'साम्प्रतं त प्रष्टिमर्या-दायामेवाधनिकानामङ्गीकाराद्वजनसिद्धिविलन्यसद्भावेच तावत्वर्यन्तं प्रोपितमर्वकाया इव फलप्रतिबन्धभावनं सर्वदा कार्व'मिति । अत्राचार्येरुक्तं 'अवस्येयं सदा माव्या सर्व-मन्यन्यनोभ्रमः' इति वाक्यं पृष्टिमार्गीयसाधनिकस्य कीद्यं कर्तव्यमिति स्पष्टतया ज्ञाप-यति । सर्वत्रमाणातीतो चाब्यनसागोचरः सर्वतत्रस्वतत्रो भगवान् केनचित्सायनेन प्राप्यते इति त नैव वक्तं शक्यम् । अत एव भगवस्मायकत्वेन किश्वितसाधनं समवद्दितिरक्तं प्रष्टिमार्गे वर्तते इत्यपि त वक्तं नेव शक्यम् । साम्त्रतं वेदमार्गस्य प्राय उत्सवत्वात् सोपि मक्ति-मार्गास्य प्रश्निमार्गस्याङ्गल्वेनात्रेव प्रविशति । अतः प्रशिखतो मगवान पर्यादास्थितसाध-नैनैव प्राप्तं शक्यते, अत एवोमयथा पुष्टिमार्गस्य निःसाधनत्वं स्फुटं प्रतीयते । तथापीदं · विचारणीयम् । श्रीहरिरायश्रीप्रस्भोत्तमादिभिरधनानवतारदशा अचलतीति प्रतिपाद्यते सांप्रतं जीवानां प्रष्टिमार्गीयाणामङ्गीकारोपि प्रष्टिमयीदायामेव भवतीत्वपि तैरेवीच्यते ।

तेन यद्यपि जीवेभेगवर्प्ररणं विना िकमिप कर्तुं खबलेन नैव शक्यते, तथापि मगवस्त्ररणया भगवद्दलेन यञ्छम्यं भवति तदवर्यं कर्तव्यम्, खिनवीद्दाय प्रोपित-भर्तृकावत् । यद्यपि एतत्फलरूपं भावनं भगवत्कर्तृक्रमेव तथापि एतदेव भगवन्छरण-भावनं कर्तव्यम्, खिनवीद्दाय प्रोपित-भावनं कर्तव्यम्, खिनवीद्दाय प्रोपित-भावनं कर्तव्यं न तु तृष्णी ख्येयम् । पुष्टिमार्गस्य भगवद्रपत्वाद्भगवतो विरुद्धधर्माश्रयवत्त्वात् तस्यापि तथात्वादस्मिन् मार्गे भासमानो विरोधोपि विरोधामास इवालंकाररूप एव । साधन-फलरूपो भगवानेव । तथाद्वुः श्रीमत्त्रश्चरणा निवन्धे 'भक्तिमार्गे तु भगवान् स्वत एव यदा भक्तेषु सर्वं सम्पादयति स्वीयत्वेन, तदा भक्तः खाङ्गीकारं सर्वात्मना ज्ञात्वा स्तुत्था-दिष्ठ खाधिकारं जानाति ततः स्तौति । अथवा सर्वात्मना स्वांगीकारज्ञानेनान्तरानन्दे पूर्णे चिहरिप सर्वेन्द्रियेषु प्राकट्यसमये वाचि स निर्गच्छन् स्तुतिरूपो भवती'ति। यावन्ति साथनाित तानि न भगवत्प्रापकािण, तेषां खरूपयोग्यतासम्पादकत्वात् । विशेषस्तु स्रवस्तेचाच् गुजरीनुवादे प्रतिपादयिष्यत इति ।

## ॥ श्रीकृष्णार्षणमस्तु ॥

मार्गशीर्यकृष्णनवमी, श्रीमरप्रमुचरणप्राकट्योत्सव मृलचन्द्र तेलीवाला । धैर्यलाल सांकलीया ।



#### श्रीमद्रलभाचार्यचरणाः ।



### सेवाफलम् ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तिरुखी फलमुच्यते ।
अलीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १ ॥
फलं या खिकारो वा न कालोव नियामकः ।
उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यान्तु वायकस् ॥ २ ॥
अकर्तन्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिने हि ।
यथा वा तन्विनिधीरो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥
याघकानां एरिलागो भोगेन्येकं तथा परम् ।
नियन्यूहं महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदा ॥ ४ ॥
सविद्योत्पो यातकः स्याद् यलादेती सदा ॥ ४ ॥
सविद्योत्पो यातकः स्याद् यलादेती सदा मतौ ।
हितीय सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारिक्षयात् ॥ ५ ॥
न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम् ।
अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमतिश्रमः ॥ ६ ॥
तदीयेरित तत् कार्य पुष्टी नैव विलम्ययेत् ।
गुणकोभिष द्रष्टव्यमेतदेवित से मतिः ॥ ७ ॥
कुरुष्टिरत्र वा काचिदुन्ययेत स वे श्रमः ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीमद्रलभाचार्यचरणप्रकटितं सेवाफलं समासम् ॥

#### ॥ श्रीनाथजी ॥



### सेवाफलविवरणम्।

सेवायां फलत्रयम् । अलीकिकसामर्ण्यम् , सायुज्यम् , सेवोपैयोगिदेहो वैकुण्ठा-दियु । सेवायां प्रतिवन्यकत्रयम् । उद्देग प्रतिवन्यो भोगो वा । त्रयाणा साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भोगो द्विविधः । लौकिकोलीकिकश्च । तत्र लौकिकस्ताज्य एव । अलीकिकस्तु फलानां मध्ये प्रयमे प्रविवाति । प्रतिवन्योपि द्विविधः । साधारणो भगवत्कृतश्च । तत्र आयो बुरखा साय्यः । भगवरकृत्यमेत् प्रतिवन्धः तद्दा भगवान् फल न दाखतीति मन्तव्यम् । वदा अन्यसेवापि व्यर्था । वदा आस्रोय जीव इति निर्धार । तदा झानमार्गेण स्थातव्य शोकाभावायेति विवेकः । नत्तु साथारणो भोगः कथ त्यक्तव्य इत्याकाक्षायामाह 'स्विमोत्यो घातकः स्था'दिति । सविप्तत्वाद्वत्यवाद भोगस्त्याज्यः । 'एतौ बद्दा' प्रति-यन्यको । द्वितीयो भगवत्वत्यतिवन्धः । तद्दा लिखा निन्ताभावार्यमाह 'द्वितीय' इति । आयाराक्षायावे भगवतो दाएत्व नास्ति, तद्दा लेखा नापिदैविकीत्युक्त भवति । भोगा-भाववद्वैय सिध्यति यदा गृहपरित्यागः ॥

इतिश्रीमद्रक्षभाचार्यचरणप्रकटितं सेवाफलविवरणम् ।

3 सेवापिकदेह इत्यपि माठ 1

#### श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवळभाग नमः।

## श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# सेवाफलम्।

## श्रीकल्याणरायविरचितसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम् ।

**~~~**⇒96€0**~~**~

श्रीमदाचार्यमार्गेण सेव्यमानोस्मदीश्वरः । निवारयत् नैस्तापान् सुखसन्दोहसिद्धये ॥ १ ॥

श्रीमद्रह्ममार्चायमार्गोक्तप्रकारेण सेच्यमानी मगवानितोषिकं किञ्चित् फलं दास्यति सुक्तिमेव वेति सन्दिर्यचेतमां समाधानार्थं श्रीमद्रह्मभाषायाः सेवैतिसद्धी फलं निक्तप्रवन्ति यादश्री सेचनेति ।

## यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते ।

भक्तिमार्गे सेवा मया यादशी प्रकरेंगोक्ता 'चेतस्तव्यवणं सेवे'ति तस्सिद्धौ सत्यां यत् फर्ल भवति तदुच्यते ।

अस ग्रन्थस गृहार्थत्वाद्विवरणमपि श्रीमदाचार्याः कृतवन्तः ।

सेव्यमानो भगवान् असाराजुसरोणोत्तमस्यमसाधारणप्रकारेण फरुं प्रयच्छतीति वैकिच्याद्विदर्ग सेवायां फरुव्यपित्युक्तम् ।

तत्रोत्तमं फलमाहुः अलौकिकसामव्यमिति । भगवता सह गानादौ सामर्थ्य, सुरुवानामित । मध्यमं फलमाहुः सामुज्यमिति । सह सुनक्तीति समुक्, ससुनो भावः सामुज्यं सहमावः, गोपानामित्र । साधारणं फलमाहुः सेवोपयोगी देही वैकुण्ठा-विचित्तति । आदिपदौद्धलोके उद्धवादीनामित्र ।

सेवासिद्धी सत्यां यदि मगवानलीकिकं देहादिकं सम्पादयति तदा फलविषयको मनोरयोन्योपि सिध्यतीलाहुः अन्तीकिकस्येति ।

#### अलौकिकस्य दाने हि चायः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

अरोक्तिकस्य योग्यस्य अग्रियदेदीने सति, अधिकारसम्पत्ती सत्यां पृत्तीकं फर्ठ प्राप्तोतीत्यर्थः । हिति सुक्तशायमर्थः । एतत् फर्ठ साधनानां साधनासाध्यत्वात् । चोध्यर्थे । चारुप इतिपाठे साधारणहीनमध्यमयोः कथिवासिद्धाविषे भगवदानं विनोत्तमं फठंन सिष्यतीत्वर्थः ॥ १ ॥

कालकर्मवशादिदं कदाचिद्भवेदित्याशंक्याहुः फलं चेति ।

फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

भजनानन्दरुक्षणफरे तदिधकारयोः कारहो नियामको दाता प्रतिवन्धको वा न भवतीर्ह्याः।

सेवासिद्धी व्यवस्थया फलमुक्त्वा सेवासाधनदशायां वाधकान्याहुः उद्देग इति ।

उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यानु याधकम् ॥ २॥

सेवायां क्रियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरुद्धेगः । सेवासमये लौकिकवैदिककार्या-न्तरासक्तिः अन्यकृतान्तरायादिश्च प्रतिबन्धः । भोगो विषयाणाम् ।

एते त्रयः प्रत्येतं वाष्त्रकाः । तेनैतेषां साधनपरित्यागः कर्त्रव्यः। भोगो विविधः। ठौकिकोऽलौकिकश्च । छौकिको ठोकसिद्धः । यथा लोकाः स्वार्थ- सुवायचान् पदार्थानानीय भोगं कुर्वन्ति स लौकिको युद्ध्या त्याज्यः। एतेन श्रुतिस्तृतिषुराणादिसिद्धो मोगो व्यावर्तितः। अठौकिको मगवददः अम्यरीपादेरितः। स तु साधारणमध्यमोत्तमस्त्रेष्ठ प्रथमफले प्रविश्वति, यथा सेवोपयोगिदेदं दत्वा सेवां कारियत्वा प्रसादलेन दत्तानां भोगं कारियति मगवान् स अछौकिकभोगो न त्याज्यः। प्रतिवन्धोपि व्यिधः। साधारणो भगवत्कृतश्च। तत्र साधारणः पर्वश्वकः। स युद्धवा त्याज्यः। यस यत्साधनस्य च प्रतीकारो न सम्भवित सभगवत्कृतः। स यदा मयति तदा भगवान् फलं न दास्ततीति ज्ञातन्यम्॥ २॥

अकर्तव्यं भगवतः सर्वधा चेद् गतिर्ने हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

अक्तर्नच्यं भगवतः। अस श्लोकस विवरणं भगवस्कृतःश्रेदिसारस्य विवेक इसन्तम् । तदान्यसेवािव व्यर्थेति। महादेवनारदादीनां मिकदातृस्वश्रवणात्महादेवा-दिसेवया सेवातरफलिदिक्षिवय्वतीसाग्नया कृता महादेवािदिसेवाि व्यर्था, नैतरफलसा-पिकेस्वर्थः। तदि तदा आसुराः आसुरावेशवान् आसुरागववान् वार्यं जीव इति पिकेस्वर्थः। तदा स्वरं मीवे भवति सेवायां प्रदुत्त्वतुष्पतः। तदा स्वरं मीवे भवति सेवायां प्रदुत्त्वतुष्पतः। तदा स्वरं मीवे भवति सेवायां प्रदुत्त्वतुष्पतः। तदा स्वरं मीवे भवति स्वायां स्वरं ददाति मम प्रायेण मुक्तिमेव दास्यतीति ज्ञास्य ज्ञानमार्गेण श्रवणमननितिस्थातनाित कुवता स्वयमित्वर्थः। यद्या तत्वनिर्धारी भवति स्वरायं विवेको वा सापने इसर्थः। अन्नायं मावः। इसंगाद् चाहिर्धुस्ये मक्तापाये वा माववान् प्रतिवन्धं करोति तदा अन्यसेवया स्वतो वा मुख्यं फळं न भवतीत्वर्थः॥ ३ ॥

#### श्रीकल्याणरायविरचित्रविवृतिसमेतम् ।

नतु साधारणो छोकिको भोगः किमर्थं लाज्यः, भोगेनैव सेवा कर्तव्यलाञ्चक्याहु सविघोल्पो चातक इति ।

सविद्रोल्पो पातकः स्याद् वरादेतौ सदा मती। द्वितीये सर्वथा चिन्ता व्याज्या संसारनिश्चयात् ॥ ४ ॥ वाषकानां परित्यागो भोगेप्पेकं तथा परम् । निःप्रत्युहं महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदा ॥ ५ ॥

सिवप्तत्वात् सर्वया न सिच्यति । जायमानोप्यलसुखजनको भगति, भावपातकोषि भवति, अतस्याज्यः । नतु सावधानतया स्वितंनै भोगप्रतिवन्धकर्याभिष्यतः । नतु सावधानतया स्वितंनै भोगप्रतिवन्धकर्याभिष्यतः । सावधानतया स्वितंनै भोगप्रतिवन्धकर्याभिष्यतः । सावधानति । याधकानां परिच्यागः कर्तन्यः । मोगेप्येकं पर्यसुद्धुष्टमेकं भोगं विहाय तथा परित्यागः कर्तन्य इत्तर्थः । यतो निःप्रयुद्धं यथा स्यात्त्वधा महान् भोगः प्रथमे प्रविद्यति । युर्व व्याख्यातमेतत् । ज्ञानस्थित्वा । याधकानांण स्वात्विक्षित्र या चिन्ता तेदभावाधीगित्यथेः । अत्रावं गावः । पूर्वं ज्ञानमार्गेण स्वात्वधि प्रतिवन्धे या चिन्ता तेदभावाधीगित्यथेः । अत्रावं गावः । पूर्वं ज्ञानमार्गेण स्वात्वध्यम् । अञ्चातं प्रविद्याक्षं । अञ्चातं भावः । पूर्वं ज्ञानमार्गेण स्वात्वध्यम् प्रतिवन्धे । अञ्चातं भावेदित्याकं प्रतिवन्धे । अञ्चातं । अञ्चलेदित्याकं प्रतिवन्धे । स्वात्वा स्वयः संवादिविक्षयां स्वत्याक्षयां स्वत्याक्षयां कृत्यस्थावान स्वतं न मर्वति त्याक्षयः स्वतं न परिदेविक्षते । स्वतं नापिदेविक्षते । स्वतं नापिदेविक्षते । स्वतं निष्या स्वतं न भावति । अपिदेविक्षया एतेत्यक्षत्याधक्त्यत्व । भोगिति । स्वत्यस्वित्या स्वतं । स्वति । स्वतिक्षया एतेत्यक्षत्याधक्तवात्व । भोगिति । स्वत्यस्वित्या स्वतं स्वतं न परिदेविक्षया एतेत्यक्षताधक्तवात्व । भोगिति । स्वत्यस्वत्यामः स्वतं । स्वति । स्वतिक्षया स्वतं । स्वति । स्वतिक्षया स्वतं । स्वति । स्वति । स्वतं स्वतं स्वतं । स्वति । स्वति । स्वतं व्यवस्वतामः स्वतं स्वतं स्वतं स्वतं संसारिविष्या स्वयं स्वाव्यवस्यः ॥ । । । । । । ।

नतु प्रतिवन्यसायारणभोगयोः सस्त्रेपि साधनकरणे फर्ड सादिसायांक्याहुः न स्वास्त्रे इति ।

> न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाषकं गृहम् । अवरुपेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः ॥ ६॥

आचे मगवस्क्रतप्रतिवन्ये भगवतो दानूता नास्ति । तृतीये साधारणभोगे ग्रह्मसक्तिवीपिकेलयेः । अचद्येयमिति । इयं रीतिरवस्या, कर्तुमशक्यापि फलार्थ सदा कर्तव्यत्वेन भाव्या । अन्यत् सर्वसाधनं सनोग्रमः स्वान्तर्श्रीनितरिसर्थः ॥ ६ ॥

नतु भगवदीयानां सत एवैतत्फठं भविष्यति किमर्थं पूर्वीकं कार्यमित्याशंक्याहुः तदीयैरिति ।

१ दुष्टमितिपाठः । ९ तङ्गामार्थमितिपाठः ।

### तदीयैरपि तत कार्ये प्रष्टी नैव विलम्बयेत ।

भगवदीवैरिष पूर्वोक्तसाधनं कार्यम् । मर्यादायामंगीकारात् । नतु भक्तिमार्गप्रवेश-मात्रेण कचित् फुटं दश्यत इत्यत शाहुः प्रष्टाचिति । पुष्टवंगीकारे तु भगवान् विरुम्यं नैव क्रयातः तेन शीधं फुटसिद्धिरिखर्थः ।

रजस्तमोग्यां मनसः क्षोमेपि एतदेव साधनं कर्तव्यत्वेन द्रष्टव्यमिलाहुः ग्रुण-क्षोमेपीति ।

गुणक्षोभेपि द्रष्ठव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

मम निश्चय एतावानेवेत्याहुः मे मितिरिति ॥ ७॥

नतु साधनानां वहूनां सत्त्वात् किमिति एतदेव साधनमित्यत आहुः कुरह्रष्टिरञ्जेति।

कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ णा ॥

अत्रासिन्फले कुस्रुष्टिः कुत्सितानां साधनानां या सृष्टिः फल्पना उत्पन्न। स्वात् सा अम एव इत्यर्थः ॥ ७॥ ॥

> सेवाफलोक्तिविद्यतेः स्ताचार्याणां यथामति । कृता कल्याणरायेण विद्यतिः स्तसुखाय च ॥ १ ॥

इतिश्रीवस्त्रभवरणैकतानश्रीकल्याणरायविरचिता सेवाफलोक्ति-विवृतिः समाप्ता ।

## श्रीरूप्णाय नमः। श्रीगोपीजनव्छभाय नमः। श्रीसदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# सेवाफलम्।

## चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृतििठणणीसमेतम् ।

स्त्रमार्गोक्तत्तुवित्तजायाः सेवाया मानसीसेवाफलमिति सिद्धान्तमुक्तावर्वा श्रीमदा-चार्यचरणोक्तेनियन्ये तु भक्तिः स्वतन्त्रा शुद्धा च हुर्लभेति न सोच्यत इत्युक्तेः सन्दिद्दानान् स्वातुपदिशन्ति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सदौ फलसुच्यते।

याददी यस्प्रकारिका सेचना सेवा प्रोक्ता खग्नन्येषु पुष्टिपृष्टिपृष्टीम्पर्यादामर्था-दाभेदैर्भया विविच्योक्ता तित्सद्दी तैयां खफ्रज्जननखरूपयोग्यतायां सत्यां तस्प्रकारकं फरुसुच्यत इत्तर्थः ।

तत्र प्रथम भगवदर्थं निरुपिसर्वस्वनिवेदनपूर्वकं तत्रैव स्वदेहविनियोगे प्रेम्णि जाते वन्तुस्यं फाठं मुचति तदाहुः ।

अलौकिकस्य दाने हि चायः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

अलोकिकस्य खरूपानन्दस, दाने वितरणे, हि निश्चित सति, तथा च भगवतिश्वनीपिते सतीत्मारायः । आचाः सरूपानन्दानुभवात् ,प्रथमगुरात्रो मनोरथः 'यच दुःसं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले गोपिकानां तुं ' इत्यादिना निरूपितस्यरूपो लिप्पानिशेषः स्तिष्येत् सदिययकः स्यादित्यशः । इत्यत्र प्रेमोत्पत्या सिष्येत् तद्विययकः स्यादित्यशः । चेति मनोरयश स्यात् सिद्धश्च स्यादित्याशयः । इत्यत्र प्रेमोत्पत्यनन्तर्म मगवतः स्वरूपानन्ददित्सायां फल्रूपस्विष्ययसितस्य मनोरथस्योत्पतिः । दित्याया अभावे तु तदनुत्यतौ पूर्वोक्तभ्रमान्तसेवायाः पुरुपोत्तमसायुज्यं फलं भवतीति ध्येयम् । वस्यन्ति चेमगर्यं न त्वाचे दातृता नास्तीत्यनेन ॥ १॥

एवं पुष्टिपुष्टिभजनस्य फलमुक्ता पुष्टिभयोदामयोदाभजनयोः फलमाहुः । फलं वा स्वधिकारो वा च कालोज्ञ नियासकः ।

फलं पुष्टिपुरुपोत्तमसायुज्यं पुष्टिमर्यादामजनफलमित्सर्थः। चेत्सनादरे । अधिकारो

रमाप्राधितनैकुण्ठक्षीरोदश्वेतद्वीपेषु भगवत्सेवायोग्यदेहप्राप्तिः मर्यादाभजनफलमित्यर्थः । नेति । अत्र फलत्रये काल्टो न प्रतिबन्धक इत्यर्थः ।

विद्यती सेवायां फलप्रयमलौकिकसामर्थ्य सायुज्यं सेवौपयिकदेहो वैक्कण्ठादिष्विलनेन नियामक इलत्तव्रत्यो व्याख्यातः । अलौकिकसामर्थ्य-मलौकिकभवनानन्दातुभवे खरूपयोग्यतेलर्थः ।

मूले सेवायां प्रतिबन्धकान्यपराण्याहुः ।

उद्रेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २॥

उद्धेगः श्रवणे कीर्तने भगवर्रश्चनसेवायां च जराज्यापिजनितापाटवेन खतो-प्रवर्तमानानाभिन्द्रियाणां प्रसद्य प्रवर्तनाद्विक्षेत्र इत्यर्षः । प्रतिचन्धो वेदनिन्दा स्टेच्छव-लिष्ठविद्यमुंबजनितीपद्भवश्च, साधारणो भगवत्कृतो वाहिर्मुख्यस्त्रभेति द्विविधो-पीलर्षः। भोगो स्त्परसगन्यशब्दस्यर्शानां लेकिकविषयाणामलासक्त्या सेवनिमत्यर्थः। दिवति । एतत्रर्थं तु प्रतिवन्धकं भवेदेव । कालस्तु न स्वादित्यर्थः।

विदृतीं सेवायां प्रतिबन्धकत्रयं उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वेलनेन बाधकमित्रनगरको व्याच्यातः ॥ २ ॥

मूले प्रतीकारमाहुः चाधकानामिति ।

वाधकानां परित्यागो भोगेष्येकं तथा परम् । निष्पत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ३॥

वाधकानाष्ठुदेगसाधारणप्रतिवन्यठोिकिकभोगसाधनानां परित्यागः कर्तव्य इस्यंः । तत्र उद्देगसाधनं प्रसद्धेन्द्रिययोजनम् । वेदनिन्द्रायाः म्हेच्छ्कृतोपद्रवस्य चित्रप्रविदेशियकृतोपद्रवस्य च जननात् साधारणप्रतिवन्धसाधनं स्वस्मिन् भैक्तलस्कृति-निर्वधनो हुठगर्वविक्रेपः । होिकिकभोगसाधनं रूपरसगन्यस्यवैद्यद्याः । तथा च तत्साधनप्रयं स्वविद्यर्थः । होिकिकभोगसाधनं रूपरसगन्यस्यवैद्यद्याः । तथा च तत्साधनप्रयं स्वविद्यर्थः । होिकिकभोगसाधनस्य स्वापः कर्तत्र्यो न त्वहोिकिकभोगसाधनस्य स्वापः कर्तत्र्यो न त्वहोिकिकभोगसाधनस्यव्यद्धः भोगः इति । भोगे यस्ताधनप्रद्यं त्रचैकं तथा तथा तथा होिकिकभोगस्य स्वत्यव्यव्यविद्यर्थः। पर्वे द्वितीयं साधनं पूर्वोक्तप्रेन्तानस्य स्वत्यस्य स्वाप्तदेतः प्रतिस्य स्वाप्तिस्य स्वाप्तिः । पूर्वोक्तप्रमान्तिस्य ह्यस्य स्वाप्तिः । पूर्वोक्तप्रमान्तिस्य स्वाप्तिः सामान्ति । पूर्वोक्तप्रमान्तिस्य स्वाप्तिः सामान्ति । पूर्वोक्तप्रमान्तिस्य स्वाप्तिः । स्वाप्तिः । स्वाप्तिः स्वाप्तिः स्वाप्तिः सामान्तिः स्वाप्तिः । स्वाप्तिः सामान्तिः सामानिः सामानि

१ समय स्वमितिपाड. ।

इति। प्रथमे उत्तमफ्ठे विदाते प्रविद्यो नवित। तथा च फुरुषः । अत एव न प्रतिवन्यक्ष्प इति । तत्ताधनं न लक्तव्यमिति भावः । रविकानुभवद्विष्यान्तरं तु महाफ्ठ'मिति श्रीमदा-षार्यचरणोक्तित्रानुसन्येवेति दिक् । भोगेपीराषिश्चन्दात् प्रतिवन्येप्येक्मेव सक्तव्यम् । दितीयस्य तु भेयवकृतत्वेन तत्त्यागस्य शरुविषाणायमानत्वादिति ध्येयम् ।

विवृती त्रयाणां साधनपरिवानाः कर्तव्यः।भोगो व्रिविधः। साधा-रणो भगवस्कृतस्य। तत्राचो युद्ध्या खाड्यः। अलीकिकभोगस्यु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविदात्तीलानेन विदात इलत्तव्यःशो व्यास्थातः। त्रयाणां साधनेति साधनपरिवानान्यूङोच्छेदो भवेदतः पुनकृत्यो न स्वादिलाश्यः। तथा च यनैतिवत्यस्य साग उच्यते तत्र साधनसहितसः त्याणो ब्रेय इल्पिप्रायः। त्याच्य एचेति। लीकिक-भोगस्य असन्दिग्यं लाज्य एत, परन्तु अलीकिको न साज्य इलाग्रयः। तत्राच्य इति। साधनसहितस्लाज्यः। तथा च साधारणप्रतिवन्यसाधनसः गर्वविदेणसः बुङ्शा लागात् ससाधनसावि तत्र लाग इलर्थः॥ ३॥

मूले भगवत्कृतप्रतिवन्धे यत् कर्तव्यं तदाहुः ।

#### अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेहतिर्न हि ।

हि निषयेन सर्वथा सर्वप्रकारेभैगवनः सर्वस्मर्थसापि चेदकर्तव्यं फल्टानं न चिकीपितं चेदिलयः । नतु भगवदीयकुलोराज्ञस्य पित्रादिशिक्षया बाल्ये कृतमगवत्सेवा-कसानवरतमसच्छाकाम्यासादाविर्कृतवाहिर्कुल्यसापि 'श्रेयान् स्वधाने विग्रुणः पर्ध्यात्स्य-द्रष्ठिता'दितिवचनात् सेवामेय निवैन्येन हरेन कुर्वतः किं स्वादतशाहुः गतिर्मे हीति । प्रतिवच्यस्य जायक्तंस्त्वायावस्त्रलमाय इसर्वः ।

विवृती भगवरकूतस्रेत् प्रतिवन्यस्तद् भगवान् फ्लं न दास्यतीति सन्तन्यम् , तदान्यसेवापि न्यर्थेत्यन्ते 'नहीं सन्तो प्रत्यो खाल्यातः । तथाचोकं निवन्ये 'प्रवीया चेद्रिकृषा न भविष्यति वस्त हि । तस्त सर्वमशक्यं स्वान्मग्रीसिन्युत-रामपी'ति मृत्युक्तस्त ख्यमेव ब्याचबित्ते 'परमत न सर्वेषां सुरुपक्रलाधिकारः, किन्तु गृषु भगवरकुम । कृषापिद्वानं च मार्गक्त्या निशीयतं रत्यनेन । इत्यन्वैतन्मार्गाक्षितं मगवरकृतप्तिक्त्यः । इत्येव बाहिसुरुपितिविमावनीयम् । 'सुद्धिप्रेवकृष्णस्य पादप्यं मगवरकृतप्तिक्यः । इत्येव बाहिसुरुपितिविमावनीयम् । 'सुद्धिप्रेवकृष्णस्य पादप्यं स्वादित्वानीति श्रीमदानार्यम् । स्वाद्यक्तिक्तं स्वाद्यक्तिक्तं स्वाद्यक्तिक्तं स्वाद्यक्तं श्रीत्वान्यस्य स्वाद्यक्तिक्तं स्वाद्यक्तं स्वा

<sup>🤋</sup> भगवदीयाचेनेति पाठः । २ मलिप्रावादिति पाठः ।

तदान्येति । यदा वाहिर्मुख्यमाविर्मृतं तदा कृता तु व्यर्थेव । किन्त्यन्या वाल्पे कृता सापि व्यर्था निःफलेखर्थः ।

मूले अतः पर तेन किं विधेयमत आहुः ।

## यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ४ ॥

यधा यद्यकारको वा विकल्पेन तत्त्वनिर्धारसाजीवनिष्ठसासुरत्वस निश्चयः । तथा च आवेशासुरत्वनैर्धार्मकासुरत्वयेगाँदशासुरत्वप्रकारको निश्चयक्तस्मिन् सित विवेको ज्ञानं साधनं शोकासुरत्त्वौ कारणं मतं सर्वप्रमाणसम्मतमित्यर्थः । वेति विकल्पवाचकमव्ययं देहलीदीपन्यायेनोभयत्रान्विति । तथा च तत्त्वनिर्धारोषि वैकल्पिकः, साधनमिष वैकल्पिकः मेव । इत्थव्रावेशासुरत्वप्रकारको यदि निश्चयः तदा संस्तिरेवेतिभावः । वक्ष्यन्ति चेममर्थं दिस्तीये सर्वथेद्धनेन ।

विवृती तदा आसुरोयं जीव इतिनिर्धारः। तदा ज्ञानमागंण स्थातव्यं ज्ञोकाभावायेतिविवेक इलनेन मत्तिभित्यत्रम्यो व्यास्थातः । तदेति । यदा वाहिर्धस्यमाविर्भृतं तदैवेल्थः। विवेकः साधनमिति च्यावश्वते। तदा ज्ञानेनेति। यदा वाहिर्धस्यमाविर्भृतं तदैवेल्थः। विवेकः साधनमिति च्यावश्वते। तदा ज्ञानेनेति। यदाविर्धस्यनिर्धास्तदा ज्ञानमागंण ज्ञानजनकोषायेन स्थातव्यं विर्तित्यम्। ज्ञोका-भावाय श्रोकानुस्त्या इति । अस्मिन्नयं विवेकः साधनं भवतील्यः। तथा च सत्य-लोकस्थितरक्षरानन्दो वा नास फलमिति भावः। यद्यप्येवविषद्भगः स्वमार्गविर्द्धसेनन्यंतमः अविद्यतं, का क्षतिः? तथापि स्वमार्गवनगवद्भक्तरेतोजन्तुस्यमिति तदुद्भवद्यार्द्रस्त्याः श्रीमदाचार्यचरणात्वादशेष्प्रपदिज्ञन्तीति ध्येयम्॥ ॥ ॥

मूले लौकिकभोगस्य साधारणप्रतिवन्यस्य च त्यागे प्रयोजकं रूपमाहुः ।

## सविद्योल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मतौ।

सविम्न आधिव्यापिठक्षणप्रैत्यृहसहितः । अल्प आग्रुतरिनाशीत्यर्थः । सापारण इति । साधारणो वेदनिन्दादिः । साधारणप्रतिवन्धस्य तदाद्वः घातित । धातकः धातजनकः । यक्तात् सामध्यात् । स्यात् भवेत् । तथा च साधारण-प्रतिवन्धे । वथा च साधारण-प्रतिवन्धे । वथा हि वेदनिन्दात्यस्य पठात् हीनेषु जन्मरूपं धातं करोति । म्ठेच्छ्वहिर्मुद्धकृतीपद्रवादस्य सर्वस्वहानि ग्रिराधातं च पठादेव कुस्ते । अतो हेतोः साधारणप्रतिवन्धोत्पत्वात् सविभक्षात्र भोगः सदा निस्तत्वात् भितवन्धे मती साधनसहितौ त्याज्यत्वेन सम्मतात्रिति मावः ।

तिवृती साधारणी भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह सवि-मोल्पो घातकः स्यादिति । सविम्नत्यादलपत्याद्गोगस्याज्यः । एती

१ 'बाल्ये' इसपि पाट. । २ प्रवेशं पाशतीतिपाटः । ३ विप्रेति पाटः ।

सदा प्रतियन्धकावित्यनेन मतावित्यन्तमन्यो व्याख्यातः । साधारण इति । साधारण विदिनन्दादिः साधारणप्रतिवन्यः भोगो ठौकिकरूपसादिसेवनं कर्षः कुतौ हेतोरित्ययः । सविव्यत्वादिति । द्वान्यामान्यां हेतुन्यां मोगस्त्याच्यः । विद्यत्वादिते । द्वान्यामान्यां हेतुन्यां मोगस्त्याच्यः । विद्यत्वाद्यः । विद्यत्वाद्यः । विद्यत्वाद्यः । विद्यत्वाद्यः । वतु सविव्यत्यत्वाद्यः । वतु सविव्यत्यत्वाद्यः । तथा साधारणप्रतिवन्धविद्यत्वे पतुर्व-गैस्यापकार्यन्तक्त्य, न तु त्विविद्यत्ये सेवाया एवेति किमनयोः त्यानप्रयोजकं रूपमित्यार्वकायामाहः एताविति । प्रतिवन्धकत्वमेव त्यापप्रयोजकम् । सविप्रत्यादिकथनं तु भोगसाधारणप्रतिवन्धव्यदोषोकारनार्थम् । तथा च सेवाप्रतियन्धकत्वाद्य त्याच्यावेव । निसीतुष्टस्वादिष त्याच्यावित्याद्यसेव्यत्यः ।

आवेशासुरस्य विवेकसाधनमिति प्रागुक्तमिदानीं नैसर्गिकासुरस्य का गतिरित्याकां-

क्षायामाहुः ।

## ब्रितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्रयात्॥५॥

.अस्तोत्सत्तिकार एव मगुवताऽसुरत्वसम्पादनाञ्चेसिँग्कासुरः । तथा च मगवान् तिसम् तदानीमेव स्वमाणीत् सर्वप्रामाणिकमार्गिन्यः वाहिर्सुव्यवस्यप्रतिवन्यं कृतवान् । इत्यव्य वेदिनिन्दादिसाधारणप्रतिवन्याद् द्वितीपे मगवत्कृते एवंवियप्रतिवन्यं निर्धारित सितास्यर्थः । चिन्ता जन्ममरणदुःस्रिवृद्धिक्षम केल प्रकारण स्यादिति विचारः सर्वध्या सर्वप्रकारण प्रमाणिद्वितिमिश्चति वावत् । सा स्याच्या न कर्तव्या । तत्र हेतुः । संस्तार-निश्चतात् । संस्तेत्वर्यभावस्य निश्चतत्वादिसर्थः । तथा च 'देवी सम्पद्धिमोक्षाय' 'निवन्यावासुरी मता' इसादिप्रमाणे'स्वस्मादगरिहार्येयं न त्वं शोचितुमईसी'सादिप्रमाणे प्रस्तिक्सिश्चायेः समापिः सम्पादनीय इति मावः ।

विद्वती ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽमानार्थमाह द्वितीय इति । द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिचय्य इत्यनेन निश्चपादिसन्तरुग्धे व्यास्यातः । ज्ञानेति । 'प्रश्नुति च निर्मुति च निर्मुति च निर्मुति च निर्मुति च निर्मुति च निर्मुति । 'प्रशिक्षति भवतीत्यारुगः ॥ 'प्र॥ ।

मूठे 'अलेकिकस दाने ही'त्सनेन मगनतः सरूपानन्ददित्सायां मनोरयः सफलो मनेदित्सुक्तम् । यदि स न भ्रिथ्येत् तदा का गतिरिलाकांक्षायामाहुः ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

नाचे त्यिसन्वयः । तथा चावाभावे त्विसर्यः । इत्यय तत्फरुमनोरयामावे तु मगवतो मजनानन्ददित्सा नास्त्रीति भावः ।

१ विशेषत इति पाठ. । २ खभावदुश्रसादिति पाठ ।

विवृतौ आद्यफलामावे भगवतो दातृत्वं नास्तीति तदा सेवा नाधिदैविकीत्युक्तं भवतीत्वगेन नास्तीत्वन्तग्रेम् व्याख्यातः । न त्वाच इति मूल्माध्यफलाभाव इत्यनेन व्याख्याय दातृता नास्तीति मूळं व्याचक्षते भगवतो दातृत्वं नास्तीति । फिल्तार्थमाष्टुः तदेति । यदा फल्सहितस्य मनोरय-स्यामावस्तदाधिदैविकीसेवामजनानन्दो न भवेदिति । अयमर्थो न त्वाचे दातृता नास्तीति मूळेन कथितोस्तीत्वर्थः । इत्यन्त प्रेमान्तसेवया पुरुषोत्तमसायुक्यं भवतीति मावः।

, मूळे वाधकानां परिट्यागइ, वेन तत्साधनसागपूर्वकस्तल, तिवन्धकतस्याग उक्तः। तत्र छौकिकमोगसाधनीभूतन्द्रपरसगन्धस्पर्शशब्दानां त्यागे प्रतिवन्धकमाहुः तृतीये वाधकं गृहम्। मोगस्य तृतीयप्रतिवन्धकत्वात् तत्साधनमपि तृतीयं साधनं तत्परित्यागोपि तृतीयः परित्यागः। तथा च तिस्मन् गृहं प्रतिवन्धकमित्ययः। इत्यन्न रूपादित्यागो गृहस्यागाधीन इति मावः।

विद्यतो भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग इसनेन गृह-मिसन्तप्रन्यो व्याल्यातः । भोगति । भोगाभावः संसाधनभोगपरिसाग इसर्थः ।

मुळे पुष्टिपुष्टिपुष्टिमर्यादामर्यादामजनानां फळं प्रतिवन्यकं तस्प्रतीकारं चोत्तचा व्याख्याय चेदानी सेर्बाधुपदिशन्ति ।

### अवर्येषं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः।

अवद्या खख वश्या न । तथा च खकुलंसाच्या मगवरतुग्रहेकसम्माधेति यावत् । इयं श्रीमदाचार्याणां हृदि अनवरतगुराधमानत्वात् साक्षात्कृतखरूपा मावनारूपा मानसी सेवा, सदा निरन्तरं, भान्या सम्मादनीयेलर्थः । तथा च खरूपानन्दसाधनी-मृत्माविवग्रेपसिध्यर्थमनवरतं भावना कर्तव्येलाश्यः । इदमेव मनसः प्रधानं कार्यमिलाहुः सर्वमिति । मनसा यदन्यत् किथित् प्रमारूपमपि कार्यं जन्यते तत् सर्वमिपि मजना-नन्दापर्यवसायिलाद् अम एवेलर्थः ॥ ६ ॥

तर्हि चक्षुरादिभिरिन्द्रियेः किं सम्पादनीयमित्याकांक्षायामाहुः ।

# तदीयरिप तत्कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

मनतोतुर्चरध्वसादिमितिन्द्रवैस्तत्कार्यं मनःकार्यमेव सम्पादनीयम् । तथा च श्रीमदाचार्यमार्गपक्षपतादित्ततं सेव्यसक्तपेत्वाविर्मृतस्य संकल्पप्रतिमातस्य वा भगवतो दर्यगसेवादिना स्वस्वव्यापरेण मनःकार्यक्त्या मावनाख्या मानसी सेवा सम्पादनीयिति-मावः । इत्यम् चक्षरादिसर्वेन्द्रिवरिष स्वस्वव्यापारी मगवति सम्पादनीयो, 'मगवता सद संठाप' इत्याद्यक्रप्रकारेषेति ष्येयम् । नतु कियविरमेवंकृतिरतशाहुः पुष्टाविति ।

९ सर्वानिति पाटः । १ स्ववाधनसाप्या नेति पाटः ।

पुष्टिमीवः तस्मिन् सिद्धे सितं स्वरूपानन्दः सत्वरमेव भवेत्र तु विलम्बं क्वयीदित्वर्थः । तथा च मावोत्पत्तिपर्यन्तमेवक्वतिरितिमावः ।

पाक्षिकोपि दोपः परिहरणीय इतिन्यायात् कदाचित् कमपि शतिवन्धकमाशंक्य तस्रतीकारमाहुः ।

## गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणाः प्राष्ट्रतसस्वरज्ञत्तमंत्ति, तत्कृतक्षोःभो मार्गान्तरस्विः, छौकिकविषयरोमेत-न्यायांस्वय इसर्थः । एत्तदेवास्मदुक्तं पवद्ययं सदे'तिपयमेव द्रष्टव्यम् । तया चैतत्ययोक्त-सापनेनेव सर्वप्रतिवन्यनिवृत्तिरित्तयाः । नतु सत्यु प्राकृतसुणेषु निरन्तरित्वयमणायामित् मावनायां मावो नोत्पत्त्यत इति चेत् ? सत्यम् । यावत्साठं मनस्याविर्मयः भगवानन्तःस्वर-णसम्यद्धो न भवति ताबदविद्याया विद्यमानत्वाद् गुणा अपि सन्ति । तथा चानिशमेर्व-कृतौ कृषाळुर्मगवानाविर्मयान्तःकरणसम्बद्धः सन् अविद्यामेव नाश्चेत् , तदा सुतर्रा गुणनाश्चः, ततो निरन्तराया भावोत्पतिरितिष्येयम् ॥ ७ ॥

स्रोक्तप्रमेथे निःसन्दिहानेनैव स्थेयमिति स्तानुपदिशन्ति ।

## कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पधेत स वै भ्रमः।

क्कस्टिष्टः द्यणामासः, अत्र्यास्मदुक्ती, वेस्तनादों, वस्तुतस्तु नोत्पत्यत एवे-साञ्चयः । काचिद्वःसंगेन भगवदस्मरणनिवन्यनक्षणिकासुरमावेन वा काचिद्वरूपयोत जायेत चेद्, वे निश्येन, स तु अम एव आन्तिरेवेसर्थः । तथाचोत्तरक्षणोसस्त्यमान-विशेषदर्शननास्यत्वादिकिशिक्तरेतिमावः ॥ आ ॥

## इतिश्रीविष्ठलेश्वरात्मजश्रीघनइयामतनयश्रीगोपेशगोखामिविरचिता सेवाफलविष्ट्तिटिष्पणी सन्पूर्णो ॥

# सेवाफलम् ।

# श्रीदेवकीनन्दनविरचितविवृत्तिटिप्पणीसमेतम् ।

करुणाचार्यचरणवरणं शरणं मम । यत्पथे सुकथे सेवाफलं कृष्णः प्रयच्छति ॥ १ ॥

नमु स्वतश्रपुरुपार्थलेन क्रियमाणसेवायाः फठान्तरकथनं कथमुपपदात इति चेत् । इत्यम् । यावजीवं तथा क्रियमाणसेवया देहावसाने जीवस्य या गतिर्मवति सात्र फठपदेनोच्यते । तच फठमाश्चनिकपजनागुस्यूतसर्वास्मावशाप्यविशिष्टमजनानन्दात्मकः मेवेति न तस्य सेवातिरिक्तत्वमायाति येन फठान्तरत्वमुच्येत । 'यं यं वापि स्मरन् मावं त्यज्ञत्यने केठेवर'मिति भगवद्वचना'दन्ते या मतिः सा गति'रिति न्यायाच सेवाफलं सेवैवेति नोक्तविरोधः शंकनीयः । तत् कीदशं किमिति जिज्ञासायामाचार्याः किमित् स्वमतिसद्धं तत् सार्धेः सप्तमिः छोकेनिन्हण्य सुगमत्वाय स्वयमेव विवृण्यन्ति ।

## यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

यादशी संवनेति । प्रोक्तित । मयेलण्याहार्यम् । तेन खिद्यदाने यादशी सेवना मथा श्रोका, तादशी सेवना विवरणे वक्ष्यमाणफलग्राधिका मवति, न तु प्रमाणा-नगरिस्ता, मतान्तरिस्ता वा तथा । अन्यथा तव तव क्षियुक्ता प्रसिद्धा मवेत् । अत्र तु साध्या तव तव क्षियुक्ता प्रसिद्धा मवेत् । अत्र तु साध्या प्रमाणा-नगरिस्ता, मतान्तरिस्ता वा तथा । अन्यथा तव तव परिस्कापीताहुः तास्त्रप्ता-विति । सिद्धर्त्व यावजीवं निर्वाहुः तेतुक्तमान्यर्पयर्णः 'सेवायां वा कथायां वे'ति । फलमिति । एकवपनं वितवाभिग्रयेणेलाहुः सेवायां फलल्यपिति । अत्रायं भावः । यक्तमान्यं प्रमाणं प्रथम् । तेनाधिकारिमेदेन सेवा विवया, ततः फलमिति । विवयं कमेणोक्तम् । तत्रादौ प्रष्टिस्वाफल्याहुः अल्लोकिकस्ताम्पर्यप्रमाणां पर्याप्ति । अत्रायं भावः । श्रीम्पर्याप्त्रप्ति । अत्रायमाव्याः । श्रीमद्मत्रव्योक्तार्त्या च्रीत्याप्त्रप्तान्यान्यः । श्रीमद्मत्रव्योक्तार्त्या च्रीत्याप्त्रस्त्रप्तानान्यान्यम् । तद्वप्त्रप्रयोग्याताल्यण्याच्या त्राप्त्रप्तान्यः । तद्वप्रप्रयोग्याताल्यण्याच्यात् त्राप्ति । तद्वप्त्रप्त्रप्तान्यान्यम् । तद्वप्रप्रयोग्यात् त्राप्ति । तद्वप्त्रप्तान्यम् । तद्वप्रप्त्रप्ति । व्यात्रिक्त्यम् । तद्वप्रप्त्रप्ति । व्यात्रप्त्यम् । तद्वप्रप्त्रप्ति । व्यात्रप्त्रप्ति । व्यात्रप्त्रप्ति । व्यात्प्रप्ताव्यक्त्यम् । तद्वप्त्रप्त्रप्ति । व्यात्रप्त्रप्ति । व्यात्पत्त्रप्ति । व्यात्पत्त्रप्त्रप्ति । व्यात्पत्त्रप्त्रप्ताव्यक्ष्त्रप्ताव्यक्ष्यम् । त्राप्ति । विवर्षक्ष्यम् । साधुज्यानन्तस्पति प्रवर्ताति ततः प्रविविवयक्षम्वम् । साधुज्यानन्तस्पति । व्यात्पत्ति । वतः स्तिवयम् । वत्यात्वित्यपि व्याव्यक्ष्यम् ।

अन्यथा पुष्टिसेवाफ्रंड साधुज्यमात्रं न वदेशुः । भक्तो तद्वासनाया अभावात् । 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति भगवित्रयमात्र । तेन पुष्टिमर्यादायामादी साधुज्यम्, मध्ये भजनानन्दानुभवः, अग्ने पुनः पूर्वसाधुज्यमित्युक्तं भवति । अतो मध्यमफ्रल्वत् । तृतीयं फलं वैद्धाच्यादिदेशुः । आदिपदे मुसावि तथा भावनायां तादशदेष्ट्रप्रक्षिक्ता । तत्राप्युवनीचदेशमेदा बहुवचनेनोक्ताः । व्यापिवैकुण्ठस्य साधुज्यपिक्षया दुर्वभवेन साधारणफल्ल्क्स्यमसायुक्तत्वाद्व रमाप्रार्थित एव स इल्वगस्यते । तत्र कदाचित्रावफल्संमावनेति साधारण-फल्लम् । अत एव वैष्यव्यवतानामेकादव्यादीनां फल्लम् । अत

नतुः सायुज्यवेकुण्डयोः प्रमाणसिद्धलेन तदर्थं जीवप्रयत्नः संभवति, आद्यफलस् तुः ठोकवेदातीतत्वेन प्रमाणायमोचरत्वात्र स्वकृतिसाध्यत्वम्, यत् पुनः तत्साघनं तस्यापि तथात्वम्, अतः कथमाद्यमगोरयः सिय्येदित्यत आहुः अल्जैकिकस्य दान इति ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥१॥॥ फर्लं वा हाधिकारो चा न कालोत्र नियामकः।

अल्लैकिकमाबफ्रलं तस्य दाने, अर्थाक्रगवता कृते सित तन्मनोर्थः सिप्येत्, न त्वन्यधापीत्यवैः । आचा इति । सानुज्यवैकुण्डमनोरयापेक्षया स आचा इत्यिः । अत्य इति । सानुज्यवैकुण्डमनोरयापेक्षया स आचा इत्यिः । अत्य इति । सानुज्यवैकुण्डमनोरयापे जीवस्य साधनतः स्वरूपतक्षात्व एव । अपर्थे चकारः । तथा चाल्योपि तथापि स्वतः प्रमुदानेन तित्यिक्षः । सिप्येविति प्रार्थने लिङ् । अत्यार्थमार्थनया प्रमुः संपादयेवेविति नावः । आवफ्तल्य स्वरूपैकताभ्यावे प्रमिद्धिमाहं हिक्क्ष्यः । नतु मगमान्यि ताद्यापिकारामावे मनोर्यं क्षयं पूर्यवित्यतं आहुः न काल इति । अत्र फल्ले इत्यपिकारे वा ॥ १॥ ॥ अमे प्रतिवन्यक्यवीक्तिरिहं साधनद्यायामेव । तहुकं मुले वाध्यकानां परित्यानीति ।

डहेगः प्रतिवन्यो वा भोगो वा स्यान्तु वाधकम् ॥ २ ॥ वाघकानां परिलागो भोगेष्पेकं तथा परम् । निःप्रत्युहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ३ ॥

तहिवरणं अयाणां साधनपरित्याग इति । साधने सति त्वहरातः सकुत-शक्यत्वात् । भोगेष्येकािमलादि विद्याने सदेलनािवरणं भोगो दिविध इत्यारम्य प्रविद्यानीत्वन्तेन । तदनुसारणं मुल्मेवं थोजनीयम् । त्वविदिति किलापद-भय्याहार्षम् । यया प्रतिबन्धदये एकस्त्याच्योपरो न, तथा भोगोपि एकं लैक्किकं भोगं स्ववेदपरमलेकिकं न । यतो निःमत्यृह्मनन्तरायम्बत्य। तत्र हेतुः। महानिति । अली-किकभोगः स्वरूपतो लेकिकत्वादन्योपि फलतो महान्, अलीकिकत्वात् । अतो न स्याच्य इति मावः । अलीकिकले निमतमाहुः प्रथम इति । प्रथमे आधुनिकभवने सदा निरन्तरं निश्ते, नजनिवर्गहरूलेन तदंगतां प्रामोतील्यः। एतदेन विवरणे स्वत्राह्मन्। अर्छौिककःभोगस्तुः फलानां सेवाफलांगसृतवस्तूनां मध्ये प्रथममङ्गं प्रतिवन्धा-मावस्त्रत्र विश्वतीति न तत्त्यागः । तथा चोपपादितभेकादशस्कन्धे । 'कायेन वाचे'ति स्ठोकविवरणे ॥ ३॥

> अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्ने हि। यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम्॥ ४॥

अकर्तव्यं भगवत इति क्षोकविवरणं भगवस्कृतश्चेसारम्य विवेक इल-न्तेन । अयमर्थः । आसुरस्यापि देवाद्भगवदीयसंगे जाते सेवायां प्रवृत्तिभवति । तेन केन-चित्प्रकारेणानिवार्यप्रतिवन्धे जाते स भगवत्कृत इति ज्ञातव्यम् । तेनाग्ने फलामावश्च । तेनान्यकृतापि सेवा प्रतिवन्धात् पूर्वं कृता सापि व्यर्था । तस्यासुरत्वनिर्धारश्च । तदा तजनितशोकाभावाय ज्ञानमार्गेण सर्वं तत्त्वं बुद्धा स्थितिः विवेकः साधनम् । यद्यप्यासुर-प्रसंगोत्र न वक्तव्यः, तथापि कश्चिदेवं भगवदीयेष्वपि द्वयेत चेत्तदा तथा भावनीयम्, न तु स्वीयस्य भगवानेवं करोतीति प्रभो दोषारोषः कर्तव्य इति ज्ञापयितुं तद्वक्तिरिति ज्ञायते ॥।।।।

> सविमोल्पो घातकः स्याद् चलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता खाज्या संसारनिश्चयात्॥५॥ न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाघकं गृहमू।

सिविद्योल्प इत्यस्य विवरणे सिविद्यत्याद्रस्य । साधारणभोगः सिविद्यो विद्यसिद्धितः । ताद्योप्यस्पः, स्वरूपतः फलतश्च । सोपि न सञ्यते चेतदा घातकः सेवाप्रतिवन्धकः स्थात् । अतः सर्वथा त्याज्यसाह्यस्य एती साधारणभोगप्रतिवन्धकः स्थात् । अतः सर्वथा त्याज्यसाह्यस्य एती साधारणभोगप्रतिवन्धकः स्थात् । अतः सर्वथा त्याज्यसाह्यस्य स्वरा प्रतिवन्धकः । तदः इतन्मार्गण स्थात्वच्यमिति चिन्तानिष्ठित्ति स्थात्वानिष्ठित्ताः । तदःसभवे साधानान्तरमाद्धः द्वितीये स्वयेषिति छोकार्पेन । तदःसभते ज्ञानस्थित्यभावे विन्तामार्थायमाहिति । तद्यतीकोप्रे द्वितीय इति । तिवरणमायाप्यस्यात्य त्याति भवतीत्यन्तम् । आपकः जीवस्य देवनं, तद्यभवे भगवती तत्तम् द्वित्यप्रतिवन्धे जाते साधारणे हेतुः । संसारनिक्यपादिति । तत्तमं द्वित्यप्रतिवन्धे जाते सालाः सर्वमोक्तकविपणि चिन्ता साज्या । तत्र साधारणे हेतुः । संसारनिक्यपादिति । 'तानदं द्वितः कृतान् सत्तारेषु नरापमान्' इति गगवद्वक्रमंत्रास्य निथ्याद्वत्या न गवतीति सर्वथेत्यक्रम् । न त्याच्य इति । आर्थ पूर्वक्रमारास्य निथ्याद्वत्या न गवतीति सर्वथेत्यक्रम् । न त्याच्य इति । आर्थ पूर्वक्रमारास्य निथ्याद्वत्या न गवतीति सर्वथेत्यक्रम् । न त्याच्य इति । आर्थ पूर्वक्रमारास्य निथ्याद्वत्या न गवतीति सर्वथेत्यक्रम् । न त्याच्य इति । आर्थ पूर्वक्रमारास्य तिवन्ये तित्ता प्रतिवन्ये स्थान्ता स्थाने नात्वीति सर्वथेत्यस्य । न त्याच्या इति । आर्थ पूर्वक्रमारास्य निथ्या-

भोगकुतः प्रतिबन्धस्तत्र कर्तव्यमाहुः । तृतीये बाधकं गृहमिति । अठौकिकभोगेन साधारणभोगपित्यान आनुपंगिकः पूर्वेषुक्तः । अन्यथा अठौकिकभोगो न स्यात् । उभयो क्रिक्रोक्तभागो न स्यात् । उभयो क्रिक्रोक्तभागो न स्यात् । उभयो क्रिक्रोक्तभागो न स्यात् । उपयो क्रिक्रोक्तभागो न स्यात् । अविक्राक्षिक्तभागो न स्वाप्तिवन्धकत्वेन तन्मुठ्यूतं गृहं क्षञ्जिदित्यात्रयेन तदिवरणं भोगाभावस्तदेक्षादि ।

मनु त्यागतः प्रतिवन्धनिष्ठित्यात्रेण सेवाया असम्भवे तद्धिकारिणां कथं तरफठ-प्राप्तिः । तद्भावे च द्वितीयतुल्यता स्यात् । जीवस्य देवत्वमिष व्यर्थ भवेत् । तस्माद्य, त्यामोक्तितात्पर्यं किमिति न षुष्यत इति चेत्, इदमाभाति । सेवाधिकारिणां मध्ये येषां गृहमनुक्कुठम्, तेपामन्यतः प्रतिवन्धः साधारणः, तेन तित्रपृत्तिः कर्तुं शक्या । ततः सेवया तत्क्तुठप्राप्तिः । भोगधः तेपामप्रतिवन्धहेतुरुळीकिकत्वादिति पूर्वभुक्तम् । येषां पुनः गृहमेव प्रतिवन्धकम्, तेषां तत्परित्यागादेव ळीकिकगोगनिष्ट्विः । त्यागोषि सञ्चासनिर्ण-योक्तप्रकारेण भक्तिमार्गीयो ज्ञेयः, न तु कर्यमार्यायो ज्ञानमार्गीयो वा । एवं सति तत्क्रुङ-प्राप्तिरत्रे तेषामपीतिमनने तु वोक्तविरोषः शंकनीयः ॥ ५॥ ॥

अग्रिमश्जोकद्वयस्य विवरणाभावादेवं योजना ।

अवद्येषं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः ॥ ६॥ तदीयरपि तत् कार्षे पुष्टौ नैव विलम्बयेत् । गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः ॥ ७॥ कुरुष्टिरत्र वा काचिबुत्पयेत स वै श्रमः ॥ ७॥॥

इयमुक्तरीतः । अवश्या स्तो भाविषतुमशक्यापि महक्तलात् सदा मान्या । अवश्यं भाव्यति था । यत्र यथा रस्येत तत्र तथा भाव्येत्यर्थः । ततः किमि-त्यत आहुः सर्विभिति । उक्तरीतितोन्यत् सर्वे मनोश्रम इति ज्ञायत इत्यर्थः । सर्वेः क्षमेवं नांगीक्रियत इलाशंक्याहुः तदीयिरिति । श्रमतंविष्यित्रराहरेखत् कार्यं कृतंत्र्यामित्यर्थः । गक्तिमार्गीयस्म महक्तिमावनायां विक्रमे व कर्तव्य इत्याहुः पृष्टी नैवेति । कराचिदासुरस्यापि सेवाप्रतियये जातिषि भगवहुणश्रवणादिना श्रेमत्वश्र्यक् प्रकादि दस्यते तत्र कि मावनीयित्यत्र आहुः गुणाक्षो नेपीति । श्रोनोश्चरकादिः, स तु गुणास्क्षात्रभावादासुरस्यापि भवतीति गुणामहात्ययेव । अत पत्तर्वोक्तमेव तत्रापि प्रषटप्रम भावनीयित्यर्थः । उक्तविश्वालार्थमाहुः मे मितिरिति । मितः सम्मतिः । ग्रमसहस्यमाहुः क्रस्टिरिति ॥ ७॥ ॥

ययामित कृता सेवाफलोक्तिविवृतौ मया । टिप्पणी पर्वणीवेन्दुः प्रकाशयतु सर्वतः ॥ १ ॥ यदशातुचितं किविदलेखि मतिमान्यतः । क्षम्यतां तल्रहस्यार्थः शिशो योतीमवेप्तितम् २

इतिश्रीदेवकीनन्दनकृता सेवाफलोक्तिविद्तिटिप्पणी समाप्ता ॥

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# सेवाफलम्।

# श्रीहरिरायकृतसेवाफलोक्तिविद्यतिसमेतम् ।

श्रीकृष्णं कुलदेवतं तदतु च श्रीवल्लभाख्यान् निजान् । आचार्यानय विद्वलेखरमहं नत्वा प्रमुं सर्वथा ॥ श्रीगोविन्दमतीवभावविवग्नं तातं स्त्रमर्यादया । ख्यातं मत्फलजातहेतुमधुना किबिद्ददाम्यक्षमः ॥ १ ॥

अय श्रीमदाचार्याः सीयानां वहुळग्रन्यावजेकनप्रयासमसहमानाः संक्षेपेणैव समा-गींयसेवाफळप्रतिवन्यसाधनानि निरूपयन्तः प्रथमं फ्रुळं निरूपयन्ति याददी सेवनेति ।

# यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

यादशी यादक्प्रकारिका स्ततःपुरुपार्थत्वेन कालापरिच्छेदेनावश्यकर्तव्यत्वेना-करणे प्रत्यवायजनकत्वज्ञानेने कियमाणस्वसायनभूततत्तुवित्तयुतसेवाद्वययुतमानससेवना भा-वरूपा सदानन्दसेवा मया प्रकर्पण मुख्यतया फलरूपतया चोक्ता निरूपिता सिद्धान्त-मुक्तावल्यां 'चेतस्तस्त्रवणं सेवे'ति । तस्याः सिद्धी यावज्रीवनिर्वाहेण प्रपन्नविस्पृतियु-ततदासक्तया व्यसनरूपत्वसिद्धौ यहफलं तदुत्पाद्यं फललेनाभिमतम्, तदुच्यते निरूप्यत इसर्थः । नतु सेवायाः सर्वत्र ग्रन्थेषु फठरूपत्वोक्तेस्तत्फठोक्तिरतुपपन्नेत्यार्थ-क्याहुर्विवरणे सेवायां फलज्जयमिति । सेवायामेव कियमाणायामेतत्रयं भवतीति । तदुत्तमि सेवासत्त्वेन तन्मध्यपतितया न तस्याः स्ततःपुरुपार्थत्वहानिरित्यर्थः । अत् एव सेवायामित्यत्र पष्टीमनाद्य सप्तमी विभक्तिरुक्ता । तत्रयमेवाहुः अलौकिसामर्थ्य सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो चैकुण्ठादिष्विति । तत्रालैकिकसामध्यं हि भगवतः कोटिस्पीप्रिरूपसात्मितकफलदित्सायां सर्वेठीलाविशिष्टस्य प्रमोहिदयप्रवेशे तदनुमय-सामुर्थ्यम् । तच न शरीरान्तरे सम्भवतीति तादशसामर्थ्यवच्छरीरप्राप्तिर्प्रग्या । सा च प्रमुणैवापारकरुणेनैव सम्पाद्यत इति प्रभुसंपादितालौकिकशरीरनिष्ठस्वरूपानुमवक्षमसामर्घ्यु-मेव प्रमाणानतुरोधिप्रमेयसाच्यं मुख्यं फलमित्यर्थः । अत एवोक्तं प्रभुनिः श्रीयमुनां प्रति प्रार्थयद्भि मेमास्तु तव सन्नियो तनु नवत्व'मिति । नवत्वं च तारक् सामर्थ्यमेव । अत एव ततुनवत्वमेवोक्तं न तु नवततुत्वमिति । तथा च यथा प्रजरन्नानां सर्वदा ठीठासुरामतु-

मनतामन्ते तादक् सामध्येमेव सम्पादितं वेन स्वद्तस्वरूपानुमवे निष्प्रत्यहं भवित नान्यावस्था । तथान्यप्रापि तदनुत्रहतः परमानुरागेण तथा फलदित्सायां पूर्वदेहं स्वियोगाप्तिना शुद्धं विधाय तस्वैवात्रीकिकत्वं सम्पाय तत्र तादक् सामध्ये प्रकटयती-सर्वेकिकसामध्येमेव गुरूपं फलमितिमावः ।

प्रमाणातुरोधिप्रमेयसाध्यं मध्यमं फळमाडुः साग्रुज्यमिति । सह युनकीति ससुक् तस्य भावस्तत्त्वम् । भगवता सह सततस्थितिरेव सार्वदिकसंयोगरसातुगव इति यत्वत् । तथा च रुक्ष्मीवदन्तर्गृहमोविकावद्वा भक्तिमार्गोतेष प्रकारेण युगपदिखरुपण्य-पापस्वद्वारा पाञ्चभौतिकदेहं निवर्षान्त्रोकिकं दत्त्वा स्वस्मिकेव स्थिति विधाय ततो विष्कास्य स्वरोशातुमवः प्रभुकारितो मध्यमं फळिमिति मावः । मध्यमत्वं चास्य विप्रयोगरसातुभवमपेक्ष्य तदुक्तर्भस्य सहदयानुभवसाक्षिकत्वात् ।

उभयसापारणमधिकाररूपं तृतीयं फल्माहः सेवोपयोगिदेहो वैकुण्टा-दिष्विति । सेवायां क्रियमाणायामेबाग्रमहिन्नेयभागवात् साक्षात् सेवानुपयोगे अन्यैः ताह्यसाक्षाद्रसानुमवकर्तृभः क्रियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः, तहत्यक्ष्या दि-बारीरप्राप्तिस्तृतीयं फल्मिलार्थः । तस्य चान्तरमणानुकुल्लात् फल्लम्, बहिः साक्षात् सम्बन्धामावादिषकाररूपल्यमिलार्थः । अत एव 'प्रायो वताम्ये'स्वत्र मुनीनां पक्ष्यादिश-रीरप्राप्त्या साधिकारानुसारेण सेवा तद्रसानुमवयोग्यता चेति निरूपितम् ।

एवं फलवयं निरूप्य आवफलस दुर्वमसं निरूपयन्तः फलवैविष्ये हेतुं च समर्थयन्तो दानमात्रसाय्यन्तं प्रथमफलसः निरूपयन्ति अलोकिकस्पेति ।

#### अलौकिकस्य दाने हि चाचः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

अर्छौिकिकस्य स्विरद्वानुषवक्षमसामर्थ्यस्य दाने भगवता स्वाग्रहेण दुःखानु-गवस्त्रतया तद्दिच्छायामपि तथा सम्पादने, चकारात तरेहेन्द्रियादिष्ठ स्वस्वरूपसामने सित आद्या श्रथमक्र्डियपकः संस्कारस्त्रसमर्पणसमयिक्रयगाणे मनोर्थस्ताप-हृद्यानन्द्रगासिस्तः सिन्ध्यदिवर्धः । हीति युक्तेपमर्थः । यतो ळीळासितेप्यपि क्षेपान्तिद्य तासमण्डलगण्डनायमानामां तद्यानम् । अत एवान्तर्गृह्यतामां प्रतिवन्य इस्ततः केवळागुद्दिकसायास्यासिति मानः ॥ १ ॥

अतः परं साञ्चञ्सेनोपयोगिदहासिरूपयोः फलतदिष्माररूपमध्यमायानतरस्रव्योः पूर्वेक्तव्यदनियतत्वामायात् कदाचित् काठसाध्यस्यं ज्ञानादीनामियायंक्येत तदशावार्यसाहुः फलं चा द्यपिकारोचेति ।

फलं वा द्यधिकारो षा न कालोच नियामकः । फलं सायुज्यम् । अधिकारः सेनोपनोगिरेहाक्षिः । अत्रैतदुभयोः फल्योः कालो न नियामकः सत्यादिरूपः फलदः कलिरूपः प्रतिवन्यको वा नेत्यर्थः । एतेन कालानियम्यत्वेनैतत्फलस्य नित्यत्यमपि स्चितम् । अत एव कपिल्देवैरिप 'नो निमिषो लेढि हेतिरि'ति निरूपितम् । अत्र वाशन्दद्वयमधिकारस्यापि फलरूपतया तत्समकक्षत्व-वोधनाय ।

एवं सोपपत्तिकं फल्प्रयं विविच्य प्रतिवन्धकत्रयं विवेचिषितुं निरूपयन्ति उद्देग इसादि ।

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्थान्त वाधकम् ॥ २ ॥ मूले बाधुकमिलेकवचनेन मिलितानामेव बाधकतेलाशंक्याहः विवरणे सेवायां प्रतिवन्धकत्रयमिति । उद्देगो नाम मनसः सेवायां कियमाणायामुख्येष्टो वेगः सर्वेथा तत्रास्थिरता वाहिर्मुख्यमिति यावत् । स च सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्यादकतया प्रतिवन्यकः । तस्मिन् सति कियमाणसेवायाः केवलकायिकीत्वान्मानसीत्वाभावेन प्रतिबन्धेनानाधिदैविकीत्वात् । एवमुद्रेगं निरूप्य प्रतिबन्धमोगौ निरूपयन्तः प्रथमं प्रतिबन्धस्थानिवार्यत्वेन पाठकममनपेक्ष्यार्थकमेण भोगं निरूपयन्ति भोगो दिविध इति । भोगे द्वैविध्यं छौकिकाछौकिकभेदेनेति तदाहुः छौकिकोऽछौकिकश्चेति । तत्र. ठौकिको ठौकिकपदार्थानां भगवत्सम्बन्धरहितानां स्वत आसत्तया भोगः । अठौकिकत्तु प्रभुसम्बन्धी । स तु प्रतिवन्धक एव न भवति । तस्य फळानां मुख्यमध्यमसाधारणानां मध्ये प्रयमफलेऽलोकिकसामध्येन प्रभुखरूपानुभवरूपरसभोगे प्रवेशात । यतः सर्वेन्द्रिः यैस्तत्सम्बन्धिपदार्थेष्वनुभूयमानेषु तत्र तत्र स्थितो रसारमा प्रभुरेवानुंभूयत इति भावः । एवं भोगं निरूप्य प्रतिवन्धं निरूपयन्ति प्रतिवन्धोपीति । साधारणः सर्वसाधारणः, सेवायां ठौकिकवैदिककार्यान्तरच्यासकिः । भगवस्क्रतप्रतिवन्यस्यासरमात्रविपयस्वेना-साधारणत्वादनिवर्त्यत्वेनावक्तव्यत्वाच त्रय एव वार्षका उद्देगलीकिकमोगसाधारणप्र-तिवन्धा इत्यर्थः । नतु कथमेतेषां सिद्धानां लाग इत्याशंक्याहः व्यचाणामिति । उद्देग- ` रुोकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धकानां त्रयाणां साधनं तजननहेतुमूतं तस्य परिस्यागः कर्तव्यः, हेतूच्छेदे पुरुपऱ्यापारात् । सिद्धस्य खरूपठांभे त्यागानईत्वात् । नहि केनापि खसामग्रीसम्पादितं सुखदुःखादि किन्निदिप खयनग्रतेनापि त्यक्तं शक्यते । नतु साधा-रणप्रतिचन्धे सेवायां स्त्रीकिकवैदिककार्यापत्तिरूपे साधनस्य स्रोकवेदसिद्धतयाऽशक्यत्या-गेत्वात् कथं तत्त्याग इत्याशंक्य तदुपायमाहुः तञाचा इति । तत्र साधारणभगवत्कृत-प्रतिवन्धयोराद्यः सांधारणः द्युद्ध्या उपायचातुर्येण त्याच्य इत्यर्थः । बुद्धिस्त सेवायां प्रतिवन्यत्वेन यदापतित लौकिकं वैदिकं तस्य पूर्वमेव सेवानवसरसमयमवेक्य निर्धारो विधेयो यथा न सेवां प्रतिवधाति । तथां च पुत्रविवाहादेस्तथैन ट्यादि विधारणीयम्

१ प्रलेषु प्रथमफले अलोकिनसामध्ये तत्त्रवेशस्य बच्च्यत्वात् प्रवेशधालेकिकसामध्येन प्रमुखहपानु-भवस्य पश्चिमण्यविति पाठान्तस्य । २ लागेनेति तृतीपान्तः पाठः ।

वधा न सेनाप्रतिचन्यः । परोपकारादेस्तु धर्मस्य गोणधरीत्वज्ञानेन त्यागः । काठान्तरे पा करणम् । एवमन्यत्रापि सर्वत्र हरिचरणरतिप्रतिचन्यविमञ्जनी द्विहरत्त्वत्रपेया। यहा। कदाचिदावस्यक्टोक्तिकवैदिककार्यापाते तत्त्रयत्नसम्भवेन त्यागः कयं शक्यत इत्यत आहुः सुद्धवेति । शरीरादिना तत्कार्यकर्णिप तत्र द्विदर्ने स्थाप्येत्वर्थः ॥ २॥

एवं साधारणप्रतिवन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धं निरूपयन्ति ।

## अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेहतिर्न हि।

अकर्तव्यमिति गूरे। विवृत्ती भगवत्कृतश्चेत् प्रतियन्ध इति । भगवतः सर्वसमर्थस्यापि स्वतंब्रेञ्छतया यस्मिन्न किञ्चिदपि कृतिविषयः सर्वधा सर्वप्रकारेण प्रार्थना-यामपि तदा गतिनिस्तारो न सर्वथा फलाभाव इत्यर्थः । हीति यक्तोयमर्थः। सर्वमार्गफलदातः प्रभोः प्रातिकस्ये केनापि मार्गेण फलासिद्धेः । अत्रायमाश्चयः । मक्तिमार्गे विशिष्टेच्छायाः कारणत्यात्र सामान्येच्छारूपम्छेच्छया मर्यादया वा फलसिद्धिः प्रतिबन्धो वा । किन्त स्वयंगीकृत्य यस्मिन जीवे प्रभुर्वदा यथेन्छति, तदा तत्र तथा करोतीति .वस्तस्थितिः । तथा च मक्तिमार्गे प्रथतस्य निरन्तरं सेवां क्रवेतोपि कदाचिद्वःसंगादिनाऽतिपक्षपातिप्रभु-प्रियप्रदेषेण तद्वोहे प्रभोरतिकोथेन प्रार्थनयापि क्षमासम्भावनारहितेन तरिमन् प्रभुः फलप्र-तिवन्धं करोतीति स भगवत्कृतप्रतिचन्धः । तरिमन् सति सर्वधा सर्वमार्गफरागाव इत्यर्थः । न्तु भगवरक्रतप्रतिबन्धेप्यन्येषां फलदादृणां सेवया फलान्तरं भविष्यतीत्यासंक्याहः तदान्यसेविति । यदा 'फल्मत उपभत्ते'रिति न्यायेन सर्वत्र फल्दातः प्रभोः प्रातिकर्त्यं तदान्येपामपि तद्धीनानां फलदातृत्वाभावात् तत्सेवापि फलासाधकत्वाद् व्यथेत्वर्थः । नन सर्वथा फलाभाव आसोप्येवेति कथं देवस्य भगवत्कृतप्रतिवन्ये तथात्विमित्याहः तदा-सरीयभिति । जीवानां हि सप्टयादाविष 'नियन्धायासुरी मते'ति वाक्येन मगवक्ततप्रति-बन्धादेवासुरत्वम् । यच यदा प्रभुः कर्तुमिच्छति तदेव मवतीति तदा तरिमञ्जेव सम-येड्यं युस्मिन्नेवंगतियन्यः स जीव आसुरः सेवादिना दैवत्वेन प्रतीतोपि आसुर एवेति निर्धारो निश्चय इसर्थः । एतेनैतस्त्रतियन्यखरूपविद्धिः सर्वया द्वासंगादिपः सायधानैः खेयमित्यक्तं भवति ।

ननु ताध्यास पश्चाताचे योकोलस्या पूर्व मक्तिमार्गीय इति तदमावार्य तत्त्वनि-धरिपायमूतं विवेकरूपं साधनमाहः यथा वेति ।

### यथा या तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

चाश्रव्दोनादरे । येनेव प्रकारेण । नाप्तप्रद्वः । एतत्तव्यनिर्धारस्य शोकाभावमा-त्रार्थस्यात्रीपनिषद्भानवपेक्षितस्, किन्तु यधाकपयित् सांस्थरपेपेनान्येन वा मापाप्रवन्धा-दिनोषयिन तत्त्वनिर्धारं निषाय श्रोकामावार्थं निषेकः सम्पादनीय इसर्थः । विवेकस्तु

# उदेगः प्रतियन्धो वा भोगो वा स्यान् वाधकम्॥२॥ -

चक्रेग इति । श्रोकांधमाहुः सेचायामिति । धक्रेग इति । मतसीन्यपता चक्रेगः । कायसान्यपरता प्रतिचन्धः । इन्द्रियाणामन्यपरता भोगः । इदं त्रवं वारः कर्म् । ततुरिचानसेवायां फळजनतसामर्थस्य भिक्तरहस्यमजनस्य वाधवनकं विसामग्रीहेतुः प्रतिचन्धकमिति मूळार्थः ॥ २ ॥

अकर्तव्यमिलारभ्य विदाते सदेलन्तसार्थमाहर्विवरणे त्रयाणामिलारभ विवेक इसन्तेन ! त्रयाणामिति । उद्देगसाधारणप्रतिवन्यलैकिकमोगानामिसर्थः । साधनेति । एतत्रयाणामेव वाधकत्वात् । नतु कथमेतवयसीव वाधकतं न तु प्रशः नामिस्यतो व्यवसामातुः भोग इलादिना । छौकिक इति । अनिवेदितपदार्पानी समर्पणं विना विषयासत्त्रयोपभोगो ठोकिको भोगः । अछोकिक इति । निवे-दितानामर्थानां मगवद्गोगार्थं विनियोगे जाते तहत्तप्रसादत्वेन खोपगोगकृतिरही-किको मोगः । तन्त्राचा इति । आद्यो स्रोककृतः साधारणः । बुद्ध्या इति <sup>।</sup> विभावनयेलर्थः । फलानां मध्ये इति । यस फलत्रयमपि भवति तस सेवी-पयोगिदेहरूपे प्रथमे फले प्रविशति सम्बद्धो भवतीत्यर्थः । एतद्धोगस्थेतत्फलसाधकलेन पूर्व फलसम्बन्धः । तदुत्तरं च दासधर्मत्वेनैतत्करणादुत्तरं सम्बन्धः । इत्थन पूर्वोत्तरमपि फले व्याप्तो भवतीति मोपसर्गार्थः । अयं मूले सदेखव्ययार्थो होयः। निः पत्यह मिति हेतुगर्भम् । यतोयमदृष्टादिकृतविधाभावान्निः प्रत्यृहं सिध्यत्यतो महा निसर्थः । यद्यपि पाठकमेण सेवोपयोगिदेहस्य तृतीयफलस्वम्, तथाप्यनुकमानुरोधात् तस्य प्रायम्यमेव सिध्यति । किचैतसाधिकारत्वेन निरूपणादिषि तथा । भगवत्कृतप्र-तिबन्धश्चेदिति । अवणकीर्तनादिना हरिश्चेद्धदये निविशते तदा पूजा सर्वदा निर्वहति । तसा अन्यासे तसां भक्तिरहस्यभजनरूपं सामर्थ्यं सिध्यति । क्रियमाणेपि अवणकीर्त-नादी हरिश्चेन्न निविशेत तदान्यासी न भवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स मगव-कत्वप्रतिबन्धः । तदा भगवत्कृतप्रतिबन्धे अन्यसेचा महापुरुषादिसेवा व्यर्था निःफन लेत्यर्थः । अपिना भगवत्सेवापि तथेति ज्ञेयम् । क्रियमाणेपि श्रवणादी चेन्न हरिनिवेश-स्तदेखर्थः । पूर्वमेव ज्ञानादिमार्गप्रवृत्ती तु नाष्टुरत्वमिति बोध्यम् । नन्वासुरत्वे अवणादौ प्रवृत्तिरवं कथमित्यत आहुः । जीच इति । स जीव आसुरस्तस्यान्तःकरणं त दैवमतः प्रवृतिरिति भावः । नतु तर्हि किमासुरेण कर्तव्यमित्याकांक्षायामाहुः तदा ज्ञानमार्ग-जीति । अन्तःकरणसा दैवल्ते इसर्यः । अन्तःकरणसासुरत्वे तु संसारिनश्रयाच्छोकाभावं बध्यन्तीति झेयम् । श्रीकामायसाधकनंसीपदिष्टज्ञानमार्गेणेलर्थः । विवेक इति । आद्यो बुद्धा साज्यः द्वितीये स्वासुरज्ञानमार्गेण स्थेयमिति द्वयोः प्रतियन्ययोर्विवेकः इसर्यः ।

भगवरकृत्यश्चेदित्यारभ्य चिवेक इत्यन्तेनाकर्तव्यमित्वस विवरणं ज्ञेयम् । इत्य-श्चोक्तवराणामेवात्र वाधकत्वम् । अठोकिकभोगस्य प्रथमे प्रवेशात्र वाधकत्वम् । भगव-कृतप्रतिवन्धेषि सामर्च्यातुस्याद् एव न तु जातस्य वाधोतस्यस्यापि न वाधकत्वम् । प्रतिवन्धकत्वं तु भवत्येव । प्रतिवन्धो विसामग्रीतदेतुः, प्रतिवन्धक इत्यत्र विसामग्री-पदस्य सामग्रीवाधात्यन्तामावोभयवाचकत्यादिति बोध्यम् ।

अकर्तन्यं मगवतः सर्वधा चेद् गतिर्न हि । पथा वा तत्त्वनिर्धारी विवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥ वाधकानां परिखागो भोगेप्पेकं तथापरम् । निःपत्युहं महान् भोगः पथमे विद्याते सदा ॥ ४ ॥

मूले क्षेत्रकृषयोजना । भगवताः सर्वधा सेनायां सामध्यं अवर्तन्वयं चेत् तदा गिलाः फलं न हि न भवतीलर्थः । नत्त तदा तस्य कि साधमं बोकाभावायेत्यत बाहुः यथा चेति । येनात्यतःचनिर्धारो भवति ताद्यो विवेकः आत्मानात्मविवेकः बोकाभाव-साधनं मतमिल्यवः । 'तस्माद्धत्रे स्वतनयान् नया न्यापादितानपि मानु बोचे त्यत्र तस्य ज्ञानस्य बोकाभावहेतुत्वकथनान्मतित्युक्तन्। भोगेन्येकसिति । वात्सिप्रायेणेकवचनम् । अपरिपिति । न परापराप्, हीनम् , नाधकत्यात्याच्यित्यस्य । नतु कथं न हितीयो वायकत्त्वाहुः निःप्रस्प्युतिति । निर्विक्षम् । हेतुगर्भावस्य । यतो निर्विक्षं यथा मत्रति तथा स्वित्यत्ति , अद्योदेश्वकत्वाभावात् । अतो महान् । एताद्यो भोगः प्रथमे कले सेनोपितेहिं सदा विवेतं, प्र्यंत्रकत्याभव्यत् । स्वतः विविद्यंत्रकत्याभव्यत् । स्वतः व्यत्यक्षम् वर्षास्य क्ष्यत्वस्य वर्षास्य वर्षास्य समितिरासाय रीकायां कलानां मय्य इत्यक्षम् । यसः फल्ययमि भवति तस्य यद्यवगं फलं सेनोपिनीरिंद इदार्थः ॥ १ ॥ १ ॥ ॥

सविधोल्पो पातकः स्याद् बलादेती सदा मतौ। हितीये सर्वधा चिन्ता व्याज्या संसारनिश्चयात॥५॥

नतु सेवोपयोगिदेहस्य कथमधिकारत्वम्, अधिकारत्वे वा कथं फलत्वमिस्तत् आहुः

नन्याचा इति ।

'खपादम्हं गजत' इति वाक्यात् । तया चैतत्करुनिहितांगतिहातिकमानवातीलो निभिन्तैः सर्वैः सेवैव विधेयेति भावः ॥ ६ ॥

नन्येतरफलप्रतिष्यभकादिनिरूपणं तदाश्रितात्त्रति घटते तदीर्षद्वरेतात्त्रति वरते तदीर्षद्वरेतात्त्रति, तदीयागां तु देदेन्द्रियादेः साक्षात्युरुगोत्तमसार्गितलेन फरुरूपप्रभुतम्बन्धात् आहर्षः तथा तान्त्रति फरुप्रतिषन्पनिरूपणं व्यर्थमित्याशंक्य आहः तदीर्धेरपीति ।

तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टी नेव चिलम्बयेत्।

त्तरीयैः कृतास्मतमपेपेरिष तस्प्रत्यप्रतियम्थकारिमायनं कार्यमवस्वकांवरः।
युष्टिमयीदायामंगीकारेण फटविजम्माद्रजनं कार्यिवस्व केतनः
युष्टिमयेदायामंगीकारेण फटविजम्माद्रजनं कार्यिवस्य फटवानारः। अदितम्बस्य केतनः
युष्टिमयेदायाद्रः पुष्टी नैय यित्सम्बस्यिति । पुष्टी केवलपुष्टी मयोदास्मावे सावाः
दंगीकारात्र विलम्यः । साम्प्रतं तु पुष्टिमयोदायामेवाधिकानामंगीकाराज्ञवर्गारिदिविनः
स्वसद्भावेन तावस्यर्यन्तं ग्रीपितमर्गुका इय फलप्रतियन्त्रमायनं सर्वदा कार्यमिस्पर्धः।

एतदेव निमित्तमन्यत्राप्यतिदिशन्ति गुणक्षोभेपीति ।

गुणक्षोभेषि इष्टव्यम्तदेवेति में मतिः॥ ७॥

तदीयागं गुणक्षोमोपि विकायादेव निमित्ताद् देशान्तरस्यपिकाया इव भवि । तत्राच्येतदेव फत्यपितन्यकादिमावनं साधनस्वेन द्रष्टव्यम् । एतद्विचारेण चित्तस्य प्रश्ने परतया गुणक्षोमोपि न मविष्यतीसर्थः। नतु गुणक्षोमित्वत्वकानि साधनान्तराणि मविष्यः च्तीस्त्राद्यक्याहुः मे मितिरिति । विचारे कियमाणेऽसनमतेरत्रेव पर्यवसानात्रान्यसाधनः मित्यर्थः॥ ७॥

नन्त्रप्र काचित् कुर्राष्टिरत्यवते, तदीयत्वे नियमेन फलसभावात्, तद्वैयर्व्यापति भिया प्रतिवन्यासम्मयाय, तदीयत्वे सुभयागायादेयं च निरूपणमुचितमिलार्याव्याहुः कुर्स्यिति।

कुस्रष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ ७॥॥

अत्रासिम्बर्धे बाग्रन्दीनपारणार्थः । बर्धेव या क्रस्टाध्टरूपयते सा सर्वया दोषा-माबाद्धमः एनेलर्थः । बरुपपीतपिद्धारस्तु पुरेव प्रमोः स्वतवेच्छत्वनिरूपयेन कृत इति तत एव विमावनीयमिति दिक् ॥ शा ॥

इतिश्रीवल्लभाचार्यंचरणान्जदासानुदासश्रीहरिरायविरचिता सेवाफरुविवृतिहिष्पणी सम्पूर्णा ॥

# सेवाफलम् ।

## श्रीवलभविरचित्तरीकासमेतम् ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धी फलसुच्यते । अलीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरयः ॥ १ ॥

पाद्यी यव्यकारिका 'चेतस्राल्वण'मिलारन्य 'कृष्णमेव विचिन्तये'दिलन्तेगोका । तिस्मद्धाचित । तासाः सेवायाः मानसीत्वरूपफठावस्थासिद्धी परव्यच्यते
पर्ज निरूप्यत इसर्थः । कुमेत्याकांकायामातुः र्वकायां सेचायामिति । फट्टायमिति ।
फट्टावण्डेदक्रवपित्वर्थः । यथा सर्वप्रेस फटलं तद्यच्छेदकं चारुत्तपातिदेकं तथा मानससेवायाः फटलं वद्यच्छेदकं चेदं फट्टावप्या । सेचायां फट्टायमित्तनेन वृशीपीर्ध
तकः । उत्तराधीर्थमातुः अच्छौकिकस्तामध्यिमितं । मूटेउड्णौकिकस्येत्वजीकिकस्य
सानर्यस्य । अच्छौकिकसामध्यि सर्वाभीरपप्रा । तस्य दाने । आच्य इति ।
आच्यो मनोरयो 'भगवता सद्य संवत्यो इर्वनं गिरुतस्य चैदलानित्व चार्वायः । वकाः
पाद्यो मिल्तायां मुख्यत् पूर्णो मवतीत्वर्थः । वकाः
पाद्योकिकसामध्येत्व तदुत्तद्वलातुमनोति भवति । य तु पित्तो गठनस्वर्यक्षनेनामिसम्पालको न्नेयः । एतेन दीवमाना सुधा सापं सुच्याना सुधैव तु फट्टावित स्वितम्यान्तिकोतिः विकार्या सुत्ते सामान्यन्ती मुख्यमिर स्वमोनयोग्यं करोतीं ति निरूपितम् ।
'वर्षयन्त्रोमिरिनिर,' द्वनुत्तद्वलातुमनेति सुधामुर्णेकेव निरूपितस्तस्तमतिस्वन्ताव हियद्या ॥ १ ॥

## फलं वा स्वधिकारो या न कालोश्र नियामकः।

फलं वा स्विकारो वेलसार्थमाहः सायुज्यमिलादिना । मुठे फर्छ चेति । सायुज्यस्य सोश्चनहलादिश्चती फठलंनैन प्रतिद्धा फर्ठ्यदं सायुज्यमानकम् । तथा च वितीयं फर्ठ सायुज्यमिलयः। तृतीयं फर्ठमाहः अधिकार इति । एतद्यंमाहः टीकायां सेवोपयोगिदेहो वेकुण्ठादिष्यति । अत्र आदिशन्देन श्रीमपुराश्रीष्ट्रसानादिकं आश्चम् । स्कृतं न सार्छ इति । अत्र अदिशन्देन श्रीमपुराश्रीष्ट्रसानादिकं आश्चम् । स्कृतं न सार्छ इति । अत्र अदिशन्दे कालो न प्रेरकः । यथा लिलपृष्टिका आसुप्राद्धानो न कालप्रेपीः, किन्तु भगवदिष्ययेष पुष्यतिन फर्ठन्व च, प्रयं वंगमा श्री सेवोपगोगिनो देहाः भगवदिष्ययेष अवयवादिसम्पर्ति ठमन्ते।

### नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम् । अवरुपेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः ॥ ६ ॥

ं निन्वित कोमलामचणे । आयो सेवोपयोगिदेहरूपफले सित या भवित फल्रव-दातृता सा सेवोपयोगिदेहरूपायफलाभावे नास्तीत्यायफलसाधिकाररूपतेत्वर्यः । तथा च 'यसायफलमेव फलं तं प्रलायस्य फल्रत्यमेव । यस्य च पुनरप्रेपि सासुज्यादिफलं तं प्रति आयफलसाधिकारत्यमेवेति । भावः । एतेन फल्रत्ये तारतम्यमपि स्चितमिति घोष्यम् । टीकायां तदा सेवेति । आयफलाभावेत्वर्यः । मूले तृतीय इति । लैकिक भोगरूपप्रतिवन्धके सित वाधकं गृहं सेवाप्रतिवन्धकं लैकिकभोगसखकं भावादि लाज्यः मिति शेषः । अवक्येयमिति । इयं प्रतिवन्धकत्रपी फल्रत्यी च सदा निरन्तरं भाव्या विभावनीया । भावनया प्रतिवन्धकक्रतप्रतिवन्धिन्वित्वित्वित्वतिति भावः । सर्विमिति । ज्ञानादीनां साधनत्वं तत्साध्यमोक्षस्यैव फल्रत्यमिति मनोग्रममात्रम् ॥ ६ ॥

नमु 'तथा निवेदने चिन्ता स्याज्या श्रीपुरुपोत्तमे' इस्यनेनात्मनिवेदिनां प्रति-

वन्धकभयाभावात् किं निवर्तनेनेत्यत आहुः तदीपैरपीति ।

तदीयैरपि तत्कार्यं पुष्टौ नैय विलम्बयेत् । गुणक्षोभेपि द्रष्टंच्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७ ॥

भगवदीयेरिष पूर्वोक्तत्रयीद्वयविभावनेन प्रतिवन्धनिवर्तनं कार्यमेव । तत्र हेतुमाहः पुष्टाविति। तथा सति पुष्टौ मयोदांशत्मागे भगवान् चित्रुम्यं न कुर्यादित्यर्थः । अन्यशा तु यदाषि निवेदनपदार्थो न नश्यति तथाप्यलेकिकदेहप्राप्तौ विलम्बो भवतेवेति। नतु गुणै श्वित्तक्षीमे भावनाया असम्भवात् कथं तिज्ञृष्ट्विति लाहुः गुणक्षोभे भीति। सोय्येतेवेवि निवित्यत्यत इति भावः। नतु गुणक्षोभिनष्ट्रत्यर्थं इसावतारेण एकादशस्कन्धे प्रकारान्तरः मुक्तमित्यत आहुः इति मे मतिरिति । मन्मतिसिद्धोयं प्रकारः। तथाच मर्यादाप्रिः भेदेन व्यवस्थेति मार्चो द्रष्टव्यः॥ ७॥

नतु स प्रकारो भगवदुक्तः, अयं च पौरूष इति कथं तुल्यबळल्वमित्यत आहुः कुस्रष्टिरिति।

कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः ॥ ७॥ ॥

चाशन्दोनादरे । ममापि वाक्पतित्वादत्र महाक्ये पूर्वोक्ता अन्या वा काचित् कुरुष्टिः किसुत्पचेत ? गोत्पचेतेस्वर्यः । यदि चेदुत्पचेत तदा तस ताहरां ज्ञानं अम एव । बहोधनार्थं नास्मत्यवृत्तिः, किन्तु 'सात्विका मगवज्रक्ता' इत्युक्तानां ताहज्ञामेव बोधना पैमेवास्मत्यवृत्तिरिति मावः ॥ ७॥॥

ं इतिश्रीविद्वलेद्यात्मजश्रीवल्लभकृतसेवाफलविवृतिः समाप्ता ।

# सेवाफलम्।

## श्रीपुरुपोत्तमकृतसेवाफलविवृत्तिप्रकाशसमेतम् ।

. प्रणम्य श्रीमदाचार्यचरणौ तत्कृपावलात् । सेवाफलोक्तिविवृतविवृति वितनोत्स्यम् ॥ १ ॥

अथ श्रीमदाचार्यचरणाः श्रुतिमक्षमुत्रगीताश्रीमागवततात्र्यंगोचरखसिद्धान्तस्य तदुविचञ्चोवात्मकृत्य साधनस्य भगवत्र्यमात्मकृत्वेवासिद्धिपर्यन्ततां संक्षेपेण स्विद्धान्त-मुक्तावत्यां बोधसीकर्षार्थं निरूप्य सेवाफ्ठअन्ये तथेव तत्कलं निरूपयितुं प्रतिजानते पाद्वचीत्यादि ।

### यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फटमुच्यते ।

याहकी यत्रकारिका सेचना सेवा, ण्यासश्रन्यो युजिति युजन्तत्वाद्धारणा विनिगमनेत्यादिवत्बीत्वम्, मोक्ता सिद्धान्तमुक्तावत्यां व्युत्पादिता, तत्तिसद्धौ तत्या-स्त्रशोक्तमानसीसेवासाधकतायां सत्यां फलं यत् प्राप्यत्वेन विवक्षितं तदुच्यत इत्यर्थः । अस्य ग्रन्थस्य संक्षिप्तत्वेन दुरूहत्वात् स्वयमेव गृह्वन्तो व्याकुर्वन्ति सेवायां फल-इत्यमित्यादि । अत्र सेवायामिति सत्यर्थया सप्तम्या साधनसाध्यरूपयोर्द्वयोरपि सेवयोः सत्ता विवक्षितेति चोध्यते । तेन साधनरूपाया आवर्तने तन्निर्वाहः. साध्यरूपायाः निरन्तरशैयं विवक्षितं मवतीति सूच्यते । फलत्रयमिखनेन मूळे यादशीति सेवाविशे-पणेन यत्तदोनित्यसम्बन्धस्मारणात् फलेपि तादशमिति प्रकारबोधकं विशेषणं स्मार्यते । तथा च तत्रोत्तममध्यमज्ञचन्यभेदेन वाद्यमानसोक्ष्यैविध्यस्य सिद्धत्वादत्रापि फलत्रय-मुच्यत इत्यर्थः। तर्हि किं तत्फलत्रयमित्यपेक्षायां टीकायां तत्त्वरूपं विभजन्ते अस्त्रीकिक-सामध्येनिखादि । तत्राठीकिकसामध्ये नाम परप्राप्तिनिवरणश्रुत्युक्तमगवत्खरूपात्रमवे 'प्रदीपबदावेश' इतिसूत्रोक्तरीतिकभगवदावेशजा योग्यता यया रसात्मकस्य भगवतः पर्ण-स्तरूपानन्दानुभवः । श्रीदेवकीनन्दना अप्येवमाहुः । श्रीहरिरायास्तु सगबिद्धरहानुभव-सामर्थ्यमिलाहुः । श्रीकल्याणरायान्तु भगवता सह गानादिसामर्थ्य मुख्यानामिवेलाहः । चचागोपीशास्त्वहोकिकभजनानन्दानुमवे स्वरूपयोग्यतेत्याहुः । एतत्सर्वं भगवतो नाना-विधप्रवेशहेतुकत्वाद्भगवदिञ्छायाध्य ज्ञातमश्रनयत्वादुपपन्नम् ।

स्तायुज्यं ' भत्तया मामभिजानाती'त्युक्तो भगवत्स्वरूपे ठयः । चचा अध्येवम् , श्रीदेवकीनन्दनाश्च । श्रीहरिरायास्तु सह युनक्तीति सयुक् सयुजो भावः सायुज्यं संयोगा-तुभवसामर्थ्यमित्याहः । श्रीकल्याणरायास्त् गोपानामित्रेति विशेषमाहः ।

सेचो पयो गिदेहोक्षरात्मको देहेन्द्रियासुद्दीनः पुरुपक्षीपशुपक्षिवृक्षाद्याकृतिः संस्थानविशेषः । तदेतत् फळत्रयं त्रिविधसेवायां यथाययं वोष्यमित्वर्थः ।

नतु 'यथाऋतु'रिति श्रुतौ तृत्कतुन्यायस्योक्तत्वात् संन्यासंनिर्णये 'भावना साधनं यत्र फटं चापि तथा भवे'दित्याचार्यरपि तदंगीकायाच्यायत एवात्रापि तादशफटप्रावितिद्धे-विशेषतस्तत्कथनस्य किं प्रयोजनिम्लाकांक्षायां तत्र हेतुं वदन्ति मूळे अन्द्रौकिकस्य दाने हीत्यादिपादत्रयेण ।

अठौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १ ॥ फलं वा छिषिकारो वा.

अत्र हिहेंती। चोवधारणे। यतो हेतोर छोक्तिकस्य सम्पद्याविभीविधिकरणोक्ततीतिकस्याक्षरात्मकविग्रहस्य दान एव आद्या आदी भव उत्तमफलविषये विद्यमानो
सनोर्यः निश्ययशब्दोक्तकामचारात्मकः सिध्येत्। अदाने तु फल्ठं वा हि निश्ययेन
अधिकारो वा सिध्येदिसत्तुपञ्यते। तथा च ' ठोकवत्तु ठीला कैवल्य'मिति न्यायेन
भगवता अलोकिकस्य सम्पद्याविभीवस्त्रोक्तदेहस्य दाने एव तत्सम्बन्धिफललाभाव तत्कतुन्यायमात्रेण पूर्वस्य सिद्धित्स्यतस्त्रविष्ट्रगणिस्यर्थः। बाह्यमनादरे। तेन तत्कतुन्यायेन
कदाचित् तह्न्यं भवंतीति बोधितम्।

नन्विषकारस्य कार्यान्तरयोग्यतारूपस्वात् तस्य च साधनदशायामपि सन्वात् कयं फलत्वमित्रत् शाहः ।

#### न कालोञनियामकः ॥ १॥ ॥ इति ।

बान्यम् । तृतीये च ' को वामिहैस मगवतारिचर्यमोचै'रिति जयविजयो प्रति समकादि-बान्यं बेचम् । तयोः पातस्तु मगवदिच्छात एवेति तत्रेव नियन्ये प्रतिपादितमिति न कथिसान्देहः ॥ १॥ ॥

नत् भवलेवमतुप्रहरेविध्यात् फळेनैविध्यम्, तथापि 'नित्सं हो। विद्यव 'इति यारये कामकोपादीनामपि भगवति नित्सं विपाने तत्मयत्वस्थोक्तत्वात् तत्मयत्वे च बाहुच्यस्वेव दुक्तत्वात् सिद्धान्तमुक्तायत्व्याम'ग्रुमयोस्तु कमेणैव पूर्वोक्तेन फळिष्यती' स्वेन मानस्य एव फळलेनोक्तत्वात् तयापि तत्मयतायाः सिद्धो तस्येव द्युक्तवात्कयं वदभाषो येन तृतीयं फळिनस्यत आहुः ।

उद्देग: प्रतिबन्धों वा भोगों वा स्पादिति।

सेवायां कियमाणायामिति शेषः । किं तावतेवाकांक्षायां तेषां खरूपं टीकाया विष्णवित्त सेवायां प्रतिवन्ध्य इत्यादि । प्रतिवन्ध्ये नाम विसामग्री तक्षनकः प्रतिवन्ध्ये । तदन्नोद्वेतादिवयम् । तद्योद्वेगो नाम वर्षेभयं चरुनं वा । बोविजी सद्य-चरुनयोः । तदन्नोद्वेतादिवयम् । तद्योद्वेगो नाम वर्षेभयं चरुनं वा । बोविजी सद्य-चरुनयोः । तदन्न सेवायां कियमाणायां दुधादित्यो मनसो मयं वा पापादिना दुद्वेशाश्रव्यं वा । अत्र दित्तीयमद्यवन्यप्या । तद्वद्वेतिक्ष्यं । मित्रवन्धो नाम तद्वद्वीकृत्यं वा तद्यातिकृत्ये वा विषयं वन्ध्यं । नाम तद्वद्वीकृत्यं वा । वष्य वन्ध्यं । साम सेवायां कृषो सत्यापिकृत्यं वा । वष्य वन्ध्यं । साम सेवायां कृषो सत्यापिकृत्यं वा । वष्य वन्ध्यं । साम सेवायां कृषो सत्यापिकृत्यं वा । वष्य वन्ध्यं । साम सेवायां वन्ध्यं सत्यापिकृत्यं वा । वष्य वन्ध्यं । साम सेवायां वन्ध्यं सत्यापिकृत्यं वा । वष्य वन्ध्यं । स्वयं सेवायां कृषो सत्याप्याप्य सत्याप्य स्वयं । स्वयं सेवायां स्वयं । वष्य त्या वन्यवायां स्वयं । स्वयं सेवायां स्वयं । स्वयं सेवायां स्वयं । विषयं स्वयं विवयं स्वयं विवयं स्वयं । स्वयं सेवायां स्वयं । सेवायां सेवायां

मह भवत्वेवं तथापि यदत्र गुरूपं फठ ततु दानैकसाध्यमिखुकाम् । दानं तु पूर्व ज्ञातुमराक्यम् । तथा ग्रति स्वतःप्ररूपर्थत्वेन सेयाकरणे मम किं फठं ग्रविष्यतीति सन्देतः क्वं निवर्तेतित्वत बाहः ।

तु वाधकमकर्तन्यं भगवतः सर्वभा चेहतिर्ने हि यथा वा इति ।

नुः इंकानिससे । याथकं पूर्वोक्त त्रयमकर्तट्यं भगवतः सर्वथा चेत् तदा हि निबचेन गतिर्मे, त्राणानां देहादुरुमणं न । गनसो वा सगबद्धातिरिक्ते गतिर्मे, किन्तु 'वाध्यानस दर्शनान्सन्दावे'सिकिस्लोक्तन्यायेन गगवसेन ठयः। 'ता नाविद् क्वि- स्वक्तरीत्या भगवदेकतानत्वं हि निश्चयेन । एतेन सुख्यफ्रठभवनविषयकसन्देहिनिवृतिरित्वर्धः । यथाचेति भिन्नं वाक्यस् । अत्रापि वाध्यंकं भगवतः अकर्त्तव्यं चेदिसन्वेति । तथा च पथा येन प्रकारेण सेवा, यत्तदोनित्यसम्बन्धातवा तेन प्रकारेण वाध्यं
भगवतोक्तर्त्वयं चेत्तदा, वा फले विकल्पः, सेवा मध्यमा चेन्मध्यमम्, अपन्या चेज्रवन्यं
फलित्येवं सन्देहिनिवृत्तिरत्वर्थः । अथवा । नतु सेवा हि भक्तिमार्गीयं साधनम् । भक्तिमार्गश्चातुत्रहेकलम्यः पुष्टिप्रवाह्मयीदायां स्थापितः, निवन्धे च 'सर्वधा चेद्धिकुषा न
मार्गश्चातुत्रहेकलम्यः पुष्टिप्रवाह्मयीदायां स्थापितः, निवन्धे च 'सर्वधा चेद्धिकुषा न
मार्गश्चात्वयस्य यस्य स्थानित्यस्य प्रवास्य स्थान्तिम् सुत्राम्पां स्थाने । एवं सर्वास्यम्
मार्गे प्रतिवन्य एव कथं येन फल्टेबिध्यमिस्त आहुः तु वाधकमित्यारम्य यथावेर्ययन्तम् । अत्र त्रीणि वाक्याति, तेषु विच्यि वाधकपदं चेत्यदं चान्वति । तथा च
याधकं पूर्वोक्तं भगवतः अकर्तव्यं चेत्रदा प्रतिवन्यसाभावाद्यतिर्भयमं फले मवति ।
वाधकं सर्वथा चेत्रदा न हि निश्चयेन सेवाफलमेव न । वाधकं यथा तथा चेत्रदा
वाविकलाः। तथा चैवं भगवदिच्छातस्रीविष्यमित्यर्थः।

तर्हि विकल्पे किं कार्यमित्यत आहुः।

अतत्त्वनिर्घारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥ वाधकानां परित्यागः इति ।

अत्रोक्तवास्यद्वयस्य त्रयस्य बाऽसन्दिग्धलाद्वतस्य निर्धार इत्याहिकं ध्याकुर्वन्ति। त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । त्रयाणां पूर्वोक्तानां वाधकानां यत्साधनमतत्विनिर्धाराधिकं कर्त्त्यः । तत्र्यतियोगि-स्तातत्विनिर्धाराधिकं कर्त्त्यः । तत्र्यतियोगि-स्तातत्विनिर्धाराधिकं तत्र्योः प्रामावानिष्ठतिः सम्मादनीया, ध्वंसो वा। तथा च नवीनतद्वत्पादकसाधनत्यागे यथा भोजनपरित्यागे पूर्वाजीर्णस्य निष्ठतिः भाविनश्चातुर्तिक्षा तत्त्विनिर्धारे जाते बुद्धिदोपरूपस्योद्धेगस्य निष्ठत्या विवेके च जाते प्रतिवन्यगोग-योनिज्ञ्या तयोगिन्भेपनायः सम्पादनीय इत्यर्थः।

नतु वाधकत्याये कर्तच्ये भोगत्याग आगतः, तथाकृते शरीरश्यितेर्यठादेश्यासम्भवात् सेवाया एवासिद्धिः, प्रतिवन्यस्य चादष्टुजन्यसात् तत्त्यागसाशक्यत्वमिति सेवासिद्धिरेव

दुर्घटेत्याशंकायां तद्थे विभागमाहुः भोगेपीत्यादि ।

# भोगेप्येकं तथा प्रम्।

निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४॥

अपि समुखये । भोगे, अपि शब्दात् प्रतिबन्धे, एकं परिलाज्यमिति शेषः । तथेति वैषर्ध्ये दृष्टान्तः । यथा भोगप्रतिबन्धयोरेकं परिलाज्यं तथा परं द्वितीयं निःप्रत्यृद्धं विष्नग्रन्यम् । भोगस्य निःप्रत्यृहत्वे हेतुर्महान् भोगः प्रथमे विदात इति ।

प्रतिवन्यस तथात्वे हेतुः सदेति । तदेतत् सर्वं मन्दादेर्डुप्कां हुर्जेयं चेति तदर्थं गृहन्तो व्याफुर्वन्तः शतिलोमफममादाय प्रथमतो भोगं विमजन्ते भोग इत्यादि । मोग् उत्तरस्पो दिप्रकारकः । तयोर्मध्ये लोकासक्तिजन्मा सार्वदिकत्वेन चलबद्वापकत्वादयश्यं त्यक्तव्य एवेलर्थः । ततो न्यनं प्रतिवन्धं विभजन्ते प्रतियन्धोपीत्यादि । तस्य कादाचित्कत्वेन सललात् पूर्वे तत्यागप्रकारमाहः तत्रेत्यादि । तयोः प्रतिवन्धयोर्भध्ये आद्यः साधाः रणः बुद्ध्या उपायचातुर्वेण त्याज्यः। यद्यपि तत्त्वनिर्धारविवेकौ पूर्व प्रतिवन्ध-विचातकत्वेन सचितौ तथापि न तावन्मात्रेण निवृत्तिः, किन्तु बुद्धिरपि तत्सद्दकारित्येना-पेक्षिता । अतस्तया त्याच्य इत्यर्थः । ननु मनत्वेत्रं तथाप्यकौकिकभोगात्मागे किं भीज-मिलाकांक्षायां तत्र वीजमाहः अस्टौकिक इलादि । तुः शंकानिरासे । अलौकिको भगवद्त्तप्रसादलेन त्रियमाणी गोगः फलानां मध्ये प्रथमे श्राद्यमगोर्थालके प्रवेकां मामोत्यतो निःप्रत्यहत्वाच त्याज्य इत्यर्थः । अयमेव हेतुर्मुले महाविति पदेनोक्तो योध्यः । द्वितीयप्रतिवन्धस्य निःप्रत्युहत्वे यो हेतः सदा पदेनोक्तस्तं स्थलादयन्ति भगवत्कृत इलादि । सेवायां खस रुषेः सामग्रीसम्पत्तेश्व सत्त्वेपि यदा पुनः पुनस्त-द्विपटनेन तन्निर्वाहामावः सेवायामरूच्यादिवां स भगवत्कृतभृतिवन्धः । तत्रैव हि स्वस्था-न्येपां च 'देवमत्र विधातक'मिति बुद्धिरुदेति । तादशः स चेक्कपेत् तदा भगवान् फेलं पूर्वीक्तं त्रितिधमपि सेवाफलं न दासरतीति मन्तन्यम् । तेन सेवाप्रतिबन्धवता युक्तिमिर्विचारणीयम् । तदान्येषां गुर्वादीनां सेवां चेत्तदर्यं कुर्यात्तदा सापि व्यर्था । प्तरफलरूपार्थविरहितेति मन्तव्यमिति पूर्वेण सम्यन्धः । तदायं जीव ' एव पश्चिवधं लिंग'मिति चतुर्थस्कन्यवाक्योक्तश्रेतनायुक्तसंघात आसुर इति निर्धारः कार्य इति श्रायपाठादायाति । तदा ज्ञानमार्गेण स्तारमनि प्रपत्ने पाक्षरब्रहत्वभावनपरेणास्यलादि-सदाद्यपासनपरेण वा स्थातव्यं शोकामानाय । आत्मज्ञानस्य शोकनाशकत्वशानणात्त्रया श्वितौ तस्मिन संघाते निष्टुत्ते एतसाक्षरसायुज्यं वा तत्र श्वितिवी भवतीति विवेकः सेवाफलात प्रवक्तरणमित्वर्थः ।

श्रीतद्वस्यदर्शनेन ममेदं प्रतिभाति । आसुर्त्वीता हि पुष्टिप्रवाहमयांदायां 'जीवास्ते धासुराः सर्वे प्रवृत्ति चेति वर्णिताः इत्युक्तव्धणका अञ्चर्डकेषेदेन द्विविधा निष्ट्रपिताः । ते रा नीपदेशाहीः । 'सार्त्विका मगवद्यका ये सुकावधिकारिणः । सवान्तसम्भवा दैवात् ' तेपापर्धे निष्ट्रप्यत' इति प्रतिक्रावानयेन तथा निश्यात् । अतःपरं 'भृवाहेति समागव्य पुष्टिकासीने युज्यते । सोपि तैवान्छने वातः कर्मणा जायते यतः 'इस्युक्तेयशिज्यते । यथा अञ्चरितानाहिः । अतस्ताहर्यं तदेश्यं प्रति वायसुपदेश इति ॥ ४ ॥

एवमहोकिकमोगममयस्त्रतप्रतिबन्धयोस्त्यागार्वहेले पीतं व्याख्याय साधारण-प्रतिबन्धहोकिकमोगयोस्ताव्यले पीतं वक्ताग्वतारयन्ति ।

## सविघोल्पो घातकः स्याद् वलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

साधारण इत्यदि । कथिमिति हेर्तुरूपप्रकारवीधकम् । तथा चैतयीस्त्रकः व्यताप्रयोजकः प्रकारः क इत्यर्थः । अन्यथा त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति पूर्व-प्रनथितरोष आपधेतेति । व्याकुर्वन्ति सचिन्नत्वादित्यादि । कालादिकृतविन्नसाहित्यात् सक्तप्रतः साधनतः फलतश्चात्यत्वात् तथेत्यर्थः । एवं भोगे त्याच्यत्वयीजद्वये व्याख्याते शिष्टो धातकत्वरूपो हेर्तुः साधारणप्रतियन्थितष्ठ इत्यर्थादेव वीधितम् ।

नतु प्रतियम्धकलागप्रकारस्य पूर्वमुक्तत्वासुनस्तत्कथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः यद्धादेताविति । व्याकुर्वन्ति एतावित्यादि । यत एतौ ठीकिकमीगसाधारण-प्रतिवन्धे सदा क्षणे क्षणे प्रतिवन्धकावती बुद्धा उपायचातुर्येण वलाद् दृढात् त्याच्ये । यथाधिकं मुक्तं चेन्ममेदानीन्तना सेवा गता, मया गानाधासक्तया जागरः कृतश्चेदिदानी निद्रायाति, तस्मादेवं न विधेयमिलेवं बुद्धोपायचातुर्येण सर्वेधा त्यक्तव्यावितेतद्यं पुनः कथनमिल्यद्यः । क्रितीय सर्वेधित व्याकुर्वन्ति । क्षितीय इस्ति वंकानिरासायेतदुक्तम् । नतु भगवत्कृते प्रतियन्धे याद्धो स्थितिरपेक्षिता सातु पूर्वं विद्युतेविति पुनस्तदुक्ते किं प्रयोजनमत आहुः ज्ञानेत्यादि । तथा च पूर्वोक्तादि यो हीनः सिद्धान्तपुक्ताव्यां 'मक्त्यमावे क्षित्रेति क्षारिक्षयोक्तस्त्वस्य संसारेत्यन्तामिनवेशनिवृत्यर्थमिदमिल्यर्थः ॥ ५ ॥

नतु पूर्वमुद्रेगादित्रयं ससाधनं साज्यत्वेनोक्त्वाग्रे तत् साज्यत्वासाज्यत्वविमागं च कृत्वा पश्चाह्रयोरेवावत्रयं साज्यत्वं यन्निरूपितं न तृद्रेगसापि, तत् कृत इसाकाक्षायामाहुः ।

न त्वाचे दातृता नास्तीति,

अत्र प्रायः पाठं द्विषांगीकुर्वन्ति केचियनित । केचिय न लेति । तत्रापि च इति भित्रं पदं निथयार्थकमिति मम प्रतिमाति । आये उद्देगे । तुः शंकानिरासे । च निथ-येन वा न, चिन्ता फलसाधनविष्यिणी न त्याज्या । तत्र हेतुः । दातृता नास्तीति । अदातृता नास्तीति वा । तदेतङ्काकुर्वन्ति । आद्यफलेलादि । आद्यं यत् फल्-भलैकिकसामर्थ्यस्पं, तस्यामावे अप्राप्ती, भगवतो दानृत्वं नास्ति, तदा तस्मिन्दानसमये सेवा अनाधिदैविकी ।

उद्रेगो हि मानसो, मानसा एव विरुद्धसामग्रीजनकः, सा दानसमये 'चेतस्त-स्त्रवर्ण' 'ता नाविदन्' इतिवद्भगवति ठीनं न करोति, तेन सा सेवा अनापिदैवि-कीरमुक्तं भवति । अत उद्देगे तन्निवृत्त्यर्थो चिन्ता भगवद्भावनरूपा न साज्या, किन्तु

९ त्यागहेनुहपेति पाठः ।

सदा कर्तव्येव । द्वितीयपद्मे उद्देशेन कृत्वा फळाभावे सुख्यफळाशाबी सगवतोऽदातृत्वं गास्ति किन्तु तदोद्वेगदशायां सेवानाधिदिविकीत्युक्तं भवति । अतस्त्रस्या आधिदेविकीत्व-सम्पादनायोद्वेगिनिकुद्यभी चिन्ता न लाज्या किन्तु कार्यय । तथा चोद्वेगस्य सुस्य-फळातिरिक्तफळाप्रतिवन्यकत्याद् सुस्यफळा केवळं दानमाश्रसाध्यत्वाद् दित्सायाश्च 'अनिच्छतो गतिमच्ची प्रसुक्तं इतिवानयेन 'क्टिंचित् स्म न मिक्तयोग'मिति बाक्येन च जातुमश्वन्यत्वाज्ञोक्तमित्यर्थः । अशानाधिदेविकीत्युक्तं भवतीति कथनेन सेवाया जनाधिदेविकीत्वसम्पादकत्यक्त्यसुद्धारसाज्यतायीजम्युक्तं ज्ञेयम् ।

नतु तत्त्वनिर्धारिविकाग्यां प्रतिवन्धलागे यतमानस्यापि त्रयाणां लाज्यवीजं जान-तोषि यदा न प्रतिवन्धनित्रृतिः तदानेन किं कार्यमिलत बाहुः ।

### तृतीये याधकं गृहमिति ।

तदेतद्विष्ट्रण्यन्ति भोगाभाव इत्यादि । उद्वित्रः साधारणप्रतिवद्वीपि तिस्त्रिष्
ययाकपथन मिक्रमान् सेवेत तदापि तृतीयं कलं मिक्रमस्वाद्ववति तसिव्रतिष सोगो लीक्षिकः प्रतिवन्यं करोति । अतस्त्रतीये सोगरूपे प्रतिवन्येऽश्वन्यत्याये सति मगवता पृह्तान एवानेन अकारेण योष्यत इत्यतुत्तन्याय वाषकपूर्त यहं त्याज्यम् । यतो भोगाभावस्तदेव सिध्यति यदा ग्रहपरित्यागः । तथा च तदानीमयनेवोपायो नेतर इत्यर्थः । अयं त्यागी न भक्तिमागीयसंन्याकरूपः, अधिकारामावात् , किन्तु 'तादश-स्वापि सततं गेहस्यानं विनाशन'मित्यादि भक्तिवर्थिन्युक्तमक्तिसायमसम्पादनार्थ इति ज्ञातव्यम् । एवसत्र यावान् कटिनाशः सोत्र स्वयं व्याख्यातः ।

अतःपरं य एवं गृहत्यागमपि न कर्तुं बहुत्यात् तदर्थ मूछे उपायमुपदिश्चन्ति । अवद्ययेषं सदा भाष्येखादि ।

इयं फलवभी प्रतिवन्यकत्रधी व अवद्या, ययावयं भगवद्यद्विकल्पत्वा-द्वावद्विचारमाम्रसाध्यत्वाच अवद्या, न खकुतसाधनाधावता । अतः सदा भाव्या प्रतिवन्त्रोपास्ताववर्यव्तेन खदैन्याय तदा तदा विचारणीया । अत्र सदापदेनेदमेव बोच्यते, न तु काल्मेरन्तर्यम् । 'निवेदनं तु स्पर्तेन्यं सर्वेदे'सादीनां विरोधावतेः।

### सर्वमन्यन्मनोश्रमः ॥ ६ ॥

पालस्य स्वकृतसाधनायत्त्वभावनं प्रतियन्थस्य स्वकृतसाधनान्तरनाध्यस्यभावनं च मनोभ्रमश्चित्तवाहिष्ठेस्थसम्पादकं चात्रस्यमावन्, भगवदिच्छां विना कथमपि केलापि क्रिजिद्दिष कर्तृमश्चयत्यात्। 'प्प उ एवं साधु कर्म कारयती'सादिशुत्या तथा योषनात्। 'यतन्याश्चित्त्वयन्तो मा'मिति याक्षये ताद्धां योगक्षेमवहनस्य स्वकृतेव्यताया उत्तात्वाद्व्य प्रतिवन्धनितृत्व्यादियोगक्षेमसापि भगवतेच क्रत्व्यत्यादेकादश्यः वित्रोध्याये 'जातश्रद्धो मस्क्रवाहु निर्विष्णः सर्वकर्मन्ता । वेद दुःखासकान् कामान् परियागेष्यत्तिश्वरः ॥ तती मजेत मां भक्तया श्रद्धार्लुर्डहिनश्चयः । जुपमाणश्च तान् कामान् दुःखोदर्काश्च गर्हय'त्रि-त्यन्तेन तथा करणसाज्ञापनाच ॥ ६ ॥

 ननु यद्येवं तदा भावनस्थापि किं प्रयोजनम् । नहि जीवकृतया भावनया सल-संकल्पो भगवान् स्विचारितादन्यथा किमपि करोति । तथा सित किं भावनोपदेशैनेलत आहः तदीयैरपीलादि ।

तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैय विलम्बयेत्।

एते हि तदीयाः, सर्वसमर्भणात् सर्वप्रकारेण भगवत एव मावनाच भगवदीयाः, तैरिप तदुक्तं भावनं कार्यम् । तत्र हेतुः । पुष्टौ अतुमहविषये, मगवात्रैव विरुम्वयेत् । एत्रहुत्या विरुम्व न कारयेत्, न कुर्वाद्वा । रामो राज्यमचीकरदितिवत् स्वार्थे णिच् । तथा च पुष्टिमर्यादायां स्वयमेव साधनानामुपदेशादस्मात् साधनद्वारा वोहिधीपीति, तानि विना वा न वेति न ज्ञातुं शक्यते, अतो विरुम्यामावायायमुपदेश इत्यर्थः ।

नतु 'सत्त्वं रजस्तम इति गुणा जीवस्य नैव मे । चित्तजा यैस्तु भूतामां सजमानो निवध्यत' इत्येकादशस्कन्वे भगवद्वाक्यात् चित्तजा गुणाः काटकर्मस्वभाववशात् क्षुम्य-माणाः प्रतिवधन्त्येव तदा किं कार्यमिस्तत आहुः गुणक्षो मेपीत्यादि ।

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणक्षोभोषि परंपरया भगवदिच्छाधीन इति तत्रापि एतदेव भगवत्कृतं विकम्धन-मेव कारणत्वेन द्रष्टव्यम् । इति मे मितिः । इदमस्माभिरेबोच्यते । अत्र नान्यस्य सम्मतिरित्यर्थः ॥ ७ ॥

तत्र हेतुः कुसृष्टिरित्यादि ।

कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ ७॥ ॥

शाक्षे तदर्थं साधनान्तरोपदेशदर्शनाद्विरुद्धक्तिष्ठष्टिरत्र वा निकल्पेनोत्पथेत, परं स निकल्पेनिकारभेदानवधानाद् वै निश्चयेन अमः । भगवता 'देशे क्षेपा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति त' इति गुणमूलनिवृत्तपे स्वप्रपति-मायस्येव साधनस्योक्तत्वात् । साधनान्तराकरणे च निःशेषतिश्वष्टसभावात् । भगवत्कृत-विलम्बभावने तु भगवानेव शरणमिति बुद्धबुत्यतेः । अतोस्मामिरिदं भगवदिमिन्नेतमेवोच्यत इति तथेस्यथै ।। आ ।।

ः इति तस्त्रेरणत्राप्तबुद्धिस्तु पुरुषोत्तमः । सेवाफलोक्तिविचृतिर्विचृतिं चैवमुजगौ ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्वस्त्रभाचार्यचरणैकतानश्रीपीताम्बरात्मजस्य श्रीपुरुपोत्तमस्य कृतौ सेवाफलविवृतिप्रकादाः सम्पूर्णः ॥ थीक्रणाय नमः।

# संवाफलम् । विवृतिविवरणसमेतम् ।

नला श्रीवलमाचार्यान् विडलेशान् निजान् गुरून् । सेवाफलस्य विवृतिच्याख्यानं वितनोम्यहम् ॥ १ ॥

अय देवोद्धारप्रयस्नात्मानः श्रीमदाचार्या निजानां सुखेन सिद्धान्तमकावस्यक्त-सेवायाः सिद्धये तत्फलप्रतिबन्धसाधनानि निरूपयन्तः प्रतिज्ञां कुर्वन्ति पादशी सेव-नेति । एतद्रन्थस्यातिसंक्षिप्तत्वेन दुर्बोध्यत्वात् स्वयमेव विवृति रचयन्तः सेत्राया निजग्रन्थेषु फललांगीकारेण तत्कलेष्यन्येपुच्यमानेषु सेवायाः साधनतामाशंक्य साधनतामुमं वारयन्तः फलनामान्याहः सेवाघामिति ।

यादकी सेवना शोक्ता तत्सिद्धी फलसुच्यते । अलौकिकस्य दाने हि चायः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

सेवापां फलत्रयम्, अलीकिकसामर्थ्यम्, सायुज्यम्, सेयोपयो-गिदेही वैक्कण्ठादियु। सर्वत्र साधनान्ते फलम्। फले लब्धे साधनत्यामः। अत्र सेवासाचकसेवायां कियमाणायामित्युक्तया न तद्रमस्यावकाशः। यादशी सिद्धान्तमुक्ता-वन्यां कथिता मानसी सेवा, तत्सिद्धी मानसीत्वे सिद्धे, तस्यां यत्कठत्रयमलीकिकादि. तदुन्यते । आद्यफठसाठौकिकसामर्थ्यस प्रभुणा दाने कृते, चकाराचदेहेन्द्रियादिय सन्दर्भ स्थापित. आदी उत्तमफले जातो मनोरथः सिच्येत्, तस्यादाने फल सायुज्यं वा सिप्येत्, अधिकारः सेनोपयोगिदेहो वा मिध्येदिलप्रिमेणान्वयः । हि यस्तीयमर्थः । अत्र द्वी वाज्यस्यो पूर्वफलतुल्यत्वचोधको ॥ १ ॥

फलं वा श्राधिकारो वा न कालोच नियामकः।

उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यानु वायकम्॥ २॥

सेवायां प्रतियन्यकत्रयम्, उद्देगः प्रतियन्धो या भोगो वा। फलमिति । बाद्यफलमनियतम्, परमातुग्रहेकलम्पत्वात् । एवं चाद्यसः दानैकहेतुत्वम् । फेल्द्रयस्य साधारणानुग्रहहेतुत्वम्। नन्वधिकारस्य सेवापूर्वकाठे स्थितत्वात्कयं फलत्वमित्यत आहुः न काल इति । अस्मिन्नधिकारे सत्ययुगादिरूपः कालो नियामको न । अतः कालानियम्यत्वात्फलताधिकारस्य । एवं सोयपत्तिकं फलभयसुकत्वा प्रतियन्धकत्रयमाहः मूठे उद्येग इति, विवृती सेचायामिति । उद्धिको वेगः भयम्, अवराधादिना मन-श्रायत्यं वा पापादिना । स च सेवाडकचिसम्पादनेन वाधकः । प्रतिवन्धव सेवायां रुची

सलामपि तत्समये लौकिकौदिककायिकादिकार्यासिकिरूपः । स च तत्समयरोयनेन पाषकः । भोगश्च क्रारिएन्यनुसारेणाम्यवहारशयनादिरूपः । सोपि पूर्ववदाधकः ॥ २ ॥

नतु फठानामतुमहरूम्यतयातुम्रहस्य च भगवदिच्छाधीनत्वात्सेवायां क्रियमा-णायां मम फठं भविष्यति न वेति सन्देहः कथमपेयादतस्तन्निवारणाय तु वाधकमिस्या-रम्य यथा येखन्तमाहुः ।

> अकर्तन्यं भगवतः सर्वथा चेद्रतिनं हि । यथा वाऽतत्त्वनिर्धारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥ वाधकानां परित्यागः,

त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भगवतो वाधकवयं न करणीयं चेत् तर्हि मनस अन्यत्र गुमनं न, फलं तु यथा वा । येन प्रकारेण सेवा तथा तेन प्रकारेण फलमिति सन्देहाभावः । यद्वा भक्तिमार्गो भगवदनुग्रहलभ्यः । तस्मिन् कयं प्रतिवन्धकः त्रयमित्यतस्तु चाधकमित्यादि यथा वेत्यन्तमाहुः । वाक्यत्रयमत्र । वाधकं पूर्वीकं भगवतोकर्तव्यं चेत्तदा गतिर्नाम सेवायां सायुज्यम् ॥ १ ॥ याधकं चेत् सर्वथा तदा न हि फलामाय इत्यर्थः ॥ २ ॥ यत्तदोनित्यसम्बन्धायया यापकं तथा चेत्तदा वा नाम फले विकला ॥ ३ ॥ तथा चैवं भगवदिच्छयानुमहस्स त्रैविध्यात् फले त्रैविध्यम् । तथा च यस जीवस यादगोधिकारः स तादग्री सेवां करिष्यति, तस खांधिकारयोग्यं फलं च भविष्यतीति सन्देहाभावः । एवं फलविकल्पे प्राप्ते किं कार्यमत आहुः अतत्त्व-निर्धार इत्यारम्य घाधकानां परित्याग इत्यन्तम् । विवृतौ त्रयाणामिति । त्रयाणामुद्रेगादीनां साधनस्यातस्वनिर्धारस्याविवेकस्य च तत्त्वनिर्धारस्य विवेकयोरभ्यासेन सर्वतस्त्यागः कर्तच्यः । ननु तत्त्वनिर्धारिविको किंरूपी? तथा हि, तस्य लोकनेदप्रसिद्धस्य पुरुपोत्तमस्य भावस्तत्वम् , तस्य निर्धरणं निर्धारः । 'सर्वे खन्विदं नहा,' 'स हैतावानास,' 'अखण्डं कृष्णव'दिलादिभिः सर्वत्र भगवद्भावनम् । विवेकस्तु 'हरिः सर्वे निजेन्छातः करिष्यती'ति सर्वत्र भगवत्कृतिः । नतु घाधकानां मध्ये भोगस्यापि त्यागे जाते तं विना शरीरिखतेरसम्भवात् सेवाया असिद्धिमाशङ्ग त्यागे व्यवस्थामाहः भोगेपीति ।

भोगेप्येकं तथा परम् ।

निःप्रत्यूड् महान् भोगः प्रयमे विशते सदा ॥ ४ ॥
भोगो हि द्विविषः, लौकिकोऽलौकिकश्च । तत्र लौकिकस्याज्य
एव ।प्रतिवन्धोपि द्विविषः, साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्राचो दुद्धाः
त्याज्यः । अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रयमे प्रविशति । भगवत्कृतश्चेत्प्रतिवन्धस्तदा भगवान्फलं न दास्प्रतीति मन्तव्यम् । तदान्यसेवापि व्यथी। तदासुरोयं जीव इति निर्धारः। तदा ज्ञानमार्गण स्थातव्यं

शौंकाभावायेति विवेकः । भोगप्रतियन्धयोरेकैकं परिसाज्यम् । अपिशब्देन प्रतिवन्धस ग्रहणम् । तथा परं द्वितीयं निष्प्रत्यृहं विव्यस्हितम्,, तत्र हेतुः, महान्मीगः । एवं अतिबन्यरूपं वस्त्वपि निष्यत्यृहम् । तथ हेतुः, सदेति । एतत्सर्वं मनसि कृत्वा विष्टती तालर्यमाहः स्चिकटाहन्यायेन । पूर्व भोगद्वैविष्यमाहः भोग इति । होकिका-लैकिकमेदेन भोगो द्विषा। तत्र अलोकिको मोगो लोकिकासकिरूपलात् सेवासमय-. रोषकलात्याच्यः । एवं लोकिकभोगं निरूप्य हेत्सहितमलोकिकभोगं निरूपयन्ति तथेति । विष्टती अस्टीकिकेति । अठीकिको यो भोगः स तु फलत्रये यदाद्यमटीकिकसामर्थ्य -तिसम् सति भगवदसप्रसादेन भवतीति तत्प्रवेश उक्तः । एवं च तस्यात्याज्यस्वे वीज-क्षक्तम् । एवं द्विप्रकारकं भोगं निरूप्य द्वितीयप्रतिवन्यस्य निर्विधत्वे यो हेतर्मले सदा-पदेनोक्तस्वं विवृतौ भगवत्कत इत्यादिना विश्वदयन्ति । सेवायां प्रवृत्तस्य यदा द्रःसङ्का-दिना मगवदीयद्रोहे कृते प्रमु: खयं प्रतिवन्धं करोति, तदा सेवायामरुचिर्भवति, तदा सर्वया फलाभावः, तदा तदुपायार्थमन्यसेवनं न कर्तव्यम्, व्यर्थत्वात्, तदायं जीव आसर एत । दैवजीवे सर्वथा फठामावाभावात् । तदा एतादशे प्रतिबन्धे चिन्तानिवृत्ये आदि-रुष्टौ मगवान् जीवं यथा विचारितवांस्त्रयेव निजेच्छ्या करिष्यतीत्मादिरूपेण ज्ञानमागेण स्यातच्यम् । एवमलौकिकभोगमगवत्कृतप्रतिचन्धयोतसाज्यतामुक्तवा साधारणप्रतिचन्ध-ठौकिकमोगयोस्त्यक्तव्यत्वे विष्टुतौ बीजमवतारयन्ति साधारणेति । साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकाङ्वायामाह सविघोल्पो घातकः स्यादिति । नतु लौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धो केन हेतुना केन प्रकारेण च त्यकव्याविति व्याकविन्त सविग्रइति । लौकिको भोगः सविग्रलात्यत्वान्यां हेतुन्यां यलाद्धात्याच्यः । धातकत्वेन हेत्ना साधारणः प्रतिबन्बस्याच्यः । नन्वेतत्यागप्रकारस्तत्वनिर्धारिविकक्तपः पूर्वप्रक इति पुनः किमर्थमुच्यते ? सत्यम् । पूर्वे यदुक्तः स तु नवीनतदुत्पादकसाधनत्यागरूपः । • वयं तृत्पन्नयोस्त्यागप्रकारोत उच्यते ।

सचित्रोल्पो घातकः स्याद्दलादेतौ सदा मती।

सिवायवाद्वयताद्वागस्याच्यः। एतौ वदा प्रतिवय्यकौ । यकादिति । यत एतौ सदा क्षणेक्षणे सेवासमयरोपकालेन मतौ हातो । लतो यकाद्वराहुं ह्योपायचातुर्वेण लाज्यो । तत्त्वरूपं श्रीपुरुशोरमा शाहुः। तथाहि, 'यथापिकं सुक्तं चेन्यमेदानीतना सेवा गता, मया गानाद्यासक्त्या जागरः कृतकेदिदानी निद्रायाति, तस्मादेवं न विषेय'मिति । प्रकृतमन्त्रस्ताराः । जतन्तरं ज्ञानस्थित्ययोग्यानां यगवक्त्वत्रपतिचन्ये स्थितिमकात्याहुः ।

द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्याऽसंसारनिश्चयात्।। ५॥ द्वितीयो भगवकुतप्रतिबन्धः । ज्ञानस्त्रित्यमये चिन्तामावार्थमाह द्वितीय इति । द्वितीय इति भगवकुतप्रतिबन्धे ज्ञानस्त्रितावनि प्रष्टिमार्गीयकठनित्रयिणी चिन्ता सर्वयाऽ- त्याज्या । कुतः ? असंसारनिश्रयात् । अत्रायमर्थः । 'अस्मिन्पातमयं नास्ति मोचकः सर्वेषा यत्त ' इति वाक्येन अठीखानादिरिव जन्मान्तरे उद्धरिप्यति ।

एवं भोगप्रतिवन्धी त्याज्यत्वेन विचार्य उद्वेगतामे वीजं वदन्ति नन्विति । नन्वाचे दाहता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम् ।

आयफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवानाधिदैविकीत्युक्तं भवति । अत्र पाठद्वयम् । निविति, न त्यिति । तु निश्यवेन, अधि उद्देगे
सिति फलिपिपिणी चिन्ता न त्याच्या । तत्र हेतुमाहुः भगवतो दातृता नास्ति ।
एतदेव विवृतावाधेत्यादिनोक्तम् । एवं च सेवाया अनाधिदैविकीत्यसम्पादकलादुद्देगोपि
त्याच्यः, यदिच्छाकृतो यस्तुद्देगः, स एवेनं निवारिपप्यतीतिविचारेण त्याच्यः । एवं
जानतोपि यथाकथित्रत्येवायां प्रवृत्तस्य यदा लैकिकमोगः प्रतिवन्यं करोति तदा कर्तप्यमाहुः तृतीय इति । विवृतो तदिष भोगेत्यादिना व्याचक्षते । भोगाभायस्तदैव
सिष्यिति यदा गृहपरित्यागः । तृतीये भोगरूपे प्रतिवन्ये गृहमेव त्यनेत्, कृष्णाथेमेव गृहं प्रसुक्षीत । तथा कृते भोगस्यालैकिकत्वं सिप्यदिति लैकिकमोगस्त्यक्त एव ।

अवद्येषं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोञ्जमः॥ ६॥ तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥ कुसुष्टिरत्र वा काचिद्वत्पचेत स वै भ्रमः।

एवं कठिनांशं स्वयं व्याकृत्य रहत्यागेऽसमर्थानां यत्कर्तव्यं तदाहुः अच्चर्यति । इयं फठ्ययी प्रतिवन्धकृत्रथी चावस्या, अतो वापकानामुप्स्थितो स्वदैन्यसिद्धये सदा विचारणीया । अन्यत्सर्विमिदं साध्वसाधु वा मरकुतमित्वादित्स्यं मनोप्रमः चित्त-वाहिर्मुख्यमेवेति ज्ञेयम् । ननु भगवान् सत्यप्रतिज्ञः, यथा पूर्वं विचारितवांस्त्रयेव करिष्य-तीति किमेतेनेत्याशंक्याहुः तद्विधिरिति । एते हि समप्णेन्,तदीयाः । स्वकीयानां सर्वं 'चिन्तनं भगवत एव करणीयम् । अतो भगवदीयरिप तद्वक्तभावनं कार्यम् । एतेनानन्यशरणान् ज्ञात्वा पुद्धावनुत्रहे भगवान् वाधकेषु संस्विषि नेव विठम्ययेत्, फठं दद्यादेव । ननु चित्तजानां गुणानां द्योभे विचारे कियमाणेपि प्रतिवन्धो भवेदेव तदा यस्कार्यं तदाद्वाः गुणाति । सत्वादिगुणेषु क्षुम्यमाणेपि भगवत्कृतः प्रतिवन्ध्य एव कारणमिति द्रष्टव्यम् । तदापि भगवदिन्छविचारणमेवोपायो नान्यः । मम मतेरत्रैव पर्यवसानम् । सर्वन-यन्मनेप्रम इति पूर्वमुक्तत्वात् । अत्रास्मित्वयये कार्यकृत्विष्टः कुडिद्युक्तिः भगवत्कृतप्रिक्तन्यस्य निवारणे अन्योप्सुपायोस्तेतद्रप्रा मनसि जायेत तदा सािप अमस्त्री-वेतिज्ञेयम् । एतेनानन्यभावनपूर्वकं भगवदिवैः स्थयम् ॥ ६ ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीसेवाफलविवृतिन्याख्यानं समाप्तम् ॥

# सेवाफलम् ।

# लाल्भट्टोपनामश्रीवालकृष्णदीक्षितविरचित्रटिप्पणीसमेतम् ।

श्रीराधावदोनरबुशीपानमत्त्रणकोरकम् । गोवर्धनघरं बन्दे अनराजकिशोरकम् ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्यवर्धश्रीविद्दस्यकृताषटात् । सेवाफरुसः विद्वतिवृतिं वितवोम्यहस् ॥ २ ॥

यांहशी सेवना पोक्ता तत्सिद्धी फलमुच्यते ।

अलोकिकस्य दाने हि चाचाः सिध्यन्मनोरधः ॥ १ ॥ अश्रेस्त अलोकिकस्येन्द्रियवर्गस्य दाने गगवता कृते सति आधाः 'यस्यन्ती'-सार्विकोकप्रतेकेषु त्रिष्ठ फटेषु अयमो मनोरधो मगवरर्गनादिविषयका गिष्मेत्, फट्यर्थवसायी मवतीति मगवर्रानादेः परमफटलम् । 'अक्षण्वतां फटमिय्'मितिश्चरिन-

रूपगोपिकावास्यात् । अक्षण्वतामिन्द्रियवतामित्यर्थः । तस्मादलौिककेन्द्रियदानं मग-वत्कर्तृकमपेक्षितम्, अन्यथा पूर्वोक्तभक्तया 'जरयत्याशु या कोश'मितिवाक्याहिंगशरीरमंगे दर्शनादिकं न सिध्येदिति भावः । न च मास्तु दर्शनादि, सायुज्यमेवास्त्वितवाच्यम् । नैकारमतां में स्पृह्यन्ति केचि'दितिवानयेन तेषां तदनभिलापात् । इह एकारमतां न स्पृह्यन्ति, अपि तुः दर्शनादिकमेव स्पृह्यन्तीत्वर्थादायाति । 'मत्पादसेवाभिरता' इति वाक्यात् । अत एवं मूछे स्प्रहापदपर्यायः मनोरथशब्दः उक्तः । अत एव वृत्रासुरेणोक्तं 'न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा समञ्जस त्वा विरहय्य कांक्षे' इति । अर्थस्तु अपुनर्भवं मोक्ष-मपि त्वां विरहर्य न कांक्षे अपि तु त्वामेव फलखेन कांक्ष इति । एतरेव श्रीवजसुन्दरी-भिरुक्तं 'अक्षण्यतां फलमिदं न परं विदाम' इति । परो मोक्षः सायुज्यादिरिति सुवोधिन्यां व्यार्त्यातं च । अत इन्द्रियवतामिदमेव रसात्मकं प्ररूपोत्तमस्वरूपमेव फलम् । 'भगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस चे'ित सुवोधिन्यां सर्वेन्द्रियमोग्यत्वेन कथनात्। अत एवाक्षण्वतामित्सस्य सुवोधिन्या मात्मलामान्न परं विद्यते तिश्रुतेर्मीक्षसीव पुरुपोत्तम-स्वरूपमेव फलम्, तद्रहितानां तु मोक्ष एव फलमिति व्यवस्थापितम् । पुष्टिभक्तास्तु भगवइत्तेन्द्रियाणि लब्धा सकलेन्द्रियैः रसात्मकं खरूपमनुभवन्ति । न होतादक्तं सायु-ज्यादात्रिति । 'त्रह्मानन्दे प्रविष्टानामात्मनैव सुखप्रमा संघातस्य विलीनत्वा'दितिनिवन्यात् । अत एव 'दीयमानं न गृह्धन्ति विना मत्सेवनं जना' इत्यनेन सालोक्यादीनामग्रहण-मुक्तम् । न च मोक्षसुखाज्ञानाज्ञ गृह्धन्तीतिवाच्यम् । 'मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादि-उक्तर् । न नावसुकाशामा रेखुणावानाच्या । मस्तवमा प्रतात च साठावयाहर चतुष्टयम् । नेच्छित्त सेवया पूर्णाः क्षतोन्यस्ताठविष्ठतं मितिवाक्ये सेवया पूर्णा इस्युक्त्या तेषां भगवता समाजनात्, अन्यथा अज्ञत्वाज्ञ गृह्यत्तीति भगवान् तेषां निन्दामेव कुर्याज्ञ स्तुतिक् । अतो ज्ञायते भगवत्सेवायां मोक्षादप्यिकरसोस्तीति । 'मधुद्विदसेवानुरक्तमनसाम-भवोपि फल्गु'रिति वाक्याच । अतः फलदशायामाधिदैविकवृन्दावनादौ या फलरूपा भगवत्सेवा सा मोक्षादप्यत्कृष्टा । अतः सा भगवता परमानुग्रहभाजनाय तादशाधिकारिणे पुष्टिभक्ताय दीयते, न तु सर्वेभ्यः भक्तेभ्य इति ज्ञेयम् । 'अस्त्वेवमंग भगवान् मजतां मुकुन्दो मुक्ति ददाति कर्हिचिरस्म न भक्तियोगं'मिति शुकवाक्यात्। इह भक्तियोगमित्यस्य ,फलरूपपुष्टिमेक्तियोगिनसर्थो ज्ञेयः । एतिसन् श्लोके मुक्तिं ददाति भक्तिं न ददाती-स्युक्तया भगवत्कर्तृकदान विना तादशी भक्तिन प्राप्यत इत्युक्तं भवति । अत एवागपि मूठे अलोकिकस्य दाने हि चादाः सिध्येन्मनोरथ इसनेन दानमेवोक्तम्।

तथा च सिद्धमेतत् । अलौकिकसामध्येरूपं फलं पुष्टिमार्गीयसेनायामेन,फल्ट इयं तु मर्यादाभक्तानाम् । नतु नृतीयस्कन्धे कपिठवान्ये 'देवानां गुर्णालगाना'मित्यत्र भक्तेर्वक्षणप्रस्त्वा 'पश्यन्ति ते मे' इत्यादिना भक्तिफलक्वेन फल्टवयप्रक्रम् । तत् कथ-

१ पुष्टियोगसिति पाट ।

मुच्यते सेवायां फल्ट्ययमिति वेत् । न । मिक्त्यच्देन सेवाया एवाभिधानात् । मज सेवायामितिथालयीत् । 'लक्षणं मिक्त्यायस्य निर्गुणस्य धुदाहृतस्,' 'अहेतुक्यव्यवहिता या मिक्तः पुरुषोक्तते,' 'साठोक्यसार्धिमानीप्यसारू व्येकत्वमप्युत । दीवमानं न यहृत्ति विना गत्सेवनं जनाः' 'स एव भिक्त्योगाल्य आत्मित्वक उदाहृत' इस्त्रवादी मिक्तपद्मुक्त्य, मध्ये सेवतपदं पठिला अभे स एव भिक्तयोगाल्य इति मिक्तपद्मुक्त्य । अतोषि ज्ञायते भिक्तियब्देन सेवैव । 'देवानां गुणित्यानां मितिलक्षणमुक्त्वा 'नैकालतां मे स्पृह्यित केचिन्यसादसेवाभिरता मदीह्यं देलम् 'सेवामित्ता' इस्त्रनेन सेवैवाभिहिता, अतोषि मिक्तियब्देन सेवैव । तदुक्तं निवन्धे धविनिर्णये, 'मिक्तियब्द्स पालर्थः सेवा प्रस्तामं भेभेति । तथा च प्रमसेवा मिक्तियब्द्यां । इयमेव प्रेमसेवा मानसी सेवत्युव्यते 'चेतत्तत्यव्यतं सेवेति सिद्धान्तसुक्तम् मानसी ह्या स्वावतावक्ते तु ये सनेन मनोहृत्वेभिक्तित्वकयनात् । अतो 'याह्या सेवचना मोर्केत्वत्य सेवत्तावाब्येन मानसी सेवोच्यते । तसाः सिद्धो अलीकिकसामध्येक्तं स्वति , तसास्तात्यये गौणं फल्ट्यस्त्रम् । अतो भिक्ताव्येन सुल्यत्या मानसी सेवोच्यते । वसाः सिद्धो अलीकिकसामध्येक्तं मनति, तसास्तात्यये गौणं फल्ट्यस्त्रम् । अतो मिक्तियव्ये मुल्यत्या मानसी सेवानिश्वयते ।

इदं स्वयंपम् । 'देशानं गुणिंकगाना'मिति गक्तैः खरूपठक्षणमुक्त्वा, 'नैकास्मतां मे रष्ट्रव्यन्ति क्रेनिन्मलावर्सेयाभिरतामदीहा' इस्मेन भक्तेः कार्यठक्षणमुक्तम् ।
तया च सोहान्तपुमर्थरप्रहाराहित्यसम्मादकत्वं ताहम्मक्तित्वमिति मक्तेः कार्यठक्षणमुक्तम् ।
एवं साति सर्वपुमर्थान् मक्ता न रप्रहयन्तीत्युक्ते भगवत्यवरूरमात्रा रप्रहयन्तीति सिच्यति ।
एयं सक्तरुप्तार्थाभिकाणग्रस्ये पुरुषोत्तमस्वरूपमात्रकतामिकापिणि मक्ते परमातुग्रहपरवत्रो मगवान् सरूपात्मकक्तरमात्रये तत्करुप्तार्थाभिकापिणि मक्ते परमातुग्रहपरवत्रो मगवान् सरूपात्मकक्तरमात्रये तत्करुप्तार्थाभिकाराये तम्माव स्वयं
फरुरूपेण सर्वेन्द्रिययिगयो भवति । तदेतहुक्तम् । अर्व्यिकस्य दाने हि चाचः
सिच्येन्मनोरथः इति मुद्रे, अर्क्तोकिकस्तामध्येमितनेन टीकायां विद्वतं च । नत्
गृतीस्कत्ये अर्वोकिकविग्रहमातिनीकिति कथमत्रानार्थिरजीकिकसामार्थ्य करुर्वेनोत्तान्ति।
सर्वान भगवदर्शनादीनो फरुर्वेनोक्तिरम् मानम् । अन्यया तादानार्थोकिकसेवातं विना
स्वयं ते मं दृश्याक्षेण दर्शनाद्वानिर्विक्तेये । ठीकिकेन्द्रियवर्गस्य निवृत्ततात् ।
'परस्यन्ति ते म' इत्यानोक्ता दर्शनाद्वानिर्विक्तेयत् । ठीकिकेन्द्रियवर्गस्य निवृत्ततात् ।
'परस्यन्ति ते म' इत्यानोक्ता दर्शनाद्वानिर्विक्तयत्व।
सर्वान वाक्तान्ययानुरपस्या अर्वेनिकक्तः
देहेन्द्रिग्रप्तारिक्तियत्वते । सर्वतो बर्वती खन्यवानुरपत्तिः । तथा च सिद्धसर्वोक्तकसामर्थरूरस्वानंतिर्वानित्वानानाम् ॥ १ ॥

एवमुत्तमाधिकारिणामुत्तमफलमुक्ता मध्यमाधिकारिणां फलमाहुः सामुज्यमिति। भद्रमुत्तमाधिकारिणामुत्तमफलमुक्तानीं रमुक्ता 'विशते तदनन्तर'मिस्रत्रोक्तं सामु- ज्यमित्यर्थः । इदं मध्यमं फलम्, अलौकिकसामर्थ्यापेक्षया हीनम्, सेवोपयिकदेहापेक्षयो-त्तमम् । अतो मध्यमम् । अलौकिकेन्द्रियवर्गस्य दानसापेक्षत्वान्मध्यमानां तदलामे सायुज्यं भवति । तदुक्तं मुले, फलं चेति ।

#### फलं वा खिधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

फल्डाच्द्रेन सायुज्यम् । साधारणमर्यादया सर्वेषां मिक्तमतां तत्प्राप्तः । 'हृतात्मनो हृतप्राणांथ भिक्तरिनच्छतो मे गतिमण्डी प्रश्चंक' इति तृतीयस्कन्धवाक्यात् । न चात्र वाक्ये 'अनिच्छत' इतिपदेन मोक्षेच्छाङ्गन्यानां पुष्टिभक्तानां ग्रहणानेपामेव सायुज्यः लाभोस्तातिवाच्यम् । मोक्षस्यह्मवे तैर्भगवद्भक्तेः कृतत्वात् । अनिच्छाक्यमं तु भक्तिमहिम्रा कदाचित्ताद्यमावोदयात् । न ह्मयं भावस्त्रेषां सार्वदिकः । अतो भगवति प्रेमाप्येतेषां सोषाधिः । मोक्षदातृत्वेन मगवति जातत्वात् । अत एतेषां सायुज्यप्राप्तिर्भवति । एतच तृतीवाष्यायमाप्ये स्फुट्य । पूर्वोक्तालौकिकसामर्थ्यस्पफलाधिकारिणां तु भगवति निस्माधिकं प्रेम । सायुज्यादिपुमर्थस स्पृहाराहिस्येनैवोत्पन्नतात् । अतो भगवत्वस्तस्पस सक्लेन्द्रियास्वाद्यवेन तेपामपेक्षितत्वादलौकिकसंषातं दत्वा सर्वेन्द्रियास्वाद्यो भवति, येषां मोक्षदात्वत्वेन सोपाधिकं हरी प्रेम तेषां सायुज्यभितिविवेकः ।

एवं मध्यमानां फलमुक्त्वा हीनानां फलमाहुः देववौष्पिकदेहो चेति । व्यापि-वैकुण्ठादो पर्पदादिदेहप्राक्षिरित्यर्थः । 'अथो विभूतिं मम मायाविनस्तामैश्वर्यमद्यांगसङ्-प्रवृत्तम् । श्रियं भागवतींचा रष्ट्रद्यन्ति भदां परस्यभे तेश्रुवते तु लोके' इतिकपिलवाक्यात् । एतदामासे 'सालोक्यादिरूपं फलमाहे'ति सुवोधिन्यामक्तत्वात ।

अत्र केचिहैकुण्ठराच्देन व्यापिनैकुण्ठेतर्पैकुण्ठानां ग्रहणमिति वदन्ति । तन्न । 'व्यापिनैकुण्ठेत सर्वमैश्वर्यादिकमशुवत इत्यर्थ' इति सुवोधिन्यासुकत्वात् । न चाठौिकक-सामच्ये सुस्वफळे ताद्यविग्रहप्रातिरुक्ता, एवं तृतीयेपि सेवौपिकदेहस्याप्राक्कतस्य प्राति-रुच्यते, अतः प्रथमतृतीययोः साम्यमापतितमिति षाच्यम् । प्रथमफळे भगवतः सर्वेन्द्रिय-भोग्यस्नेन तद्भोगातुगुणदेहळाभः, तृतीये तु सेवामात्रयोग्यदेहळाम इति विशेषनैठक्षण्यात् ।

इदमत्र ज्ञेयम् । अलैक्षिकसामर्प्यस्यं फलं व्यापिवैकुण्डान्तर्विति आपिदैविके वृन्दावनवृहद्दनादौ प्राप्यते । 'पश्यित ते मे रुचिरावतस'त्यस्य व्यास्याने वृन्दावनादौ भगवन्साक्षात्कारो भवतीति सुचोधिन्यामुक्तत्वान्मूले अधिकारशब्देन सेवौपिविकदेहो युद्धते, तादशुदेहस्य सेवाधिकाररूपत्वात् ।

्एवं फल्ड्यपुक्तम् । तत्रालैकिकसामर्थ्यस्यं फल्लं पृष्टिभक्तानाम् । सायुज्यं सेवी-पिवकदेहो मर्यादामक्तानाम् । अत एव. नवमनिवन्ये 'देहमार्थे दृढे तु स्वाद्रक्तानां कृष्णदासता । सायुज्यं वान्यया तस्मिन् गंगातीरे न संग्रय' इत्यनेन गंगासेवातः सायुज्य-सेवीपिवकदेहग्रासिकक्ता । सिद्धान्तमुक्तावल्यां 'मर्यादास्यस्तु गंगायां श्रीमागवतत्तरः' इसनेन मर्योदास्यस्य तु गंगासेवनसुक्तम् । अत एव 'मर्योदामक्तिमार्गस्य काद्या गंगा परा मते'ति निवस्ये उक्तम् । अत एव मर्यादामकेः सायुङ्गादिक्तस्य । पुष्टिमकेस्तु निसर्वीकामवेशस्त्रपं फलमितिं स्पष्टमेव तृतीयचतुर्योध्यायमाध्ये निस्त्रमितमिति दिक् ।

न कालोज नियासकः। अत्र फटनवेषि कालो न नियासकः। फटनवं कालपस्टियं न भवतीलर्थः। 'न कार्दिचित्ततराः शानकपे नक्ष्यन्ति नो निमिभे ठेढि देति'र्पति कपिठवाक्यात्, 'मत्यरा न नंक्ष्यन्ती'खुत्तवा मत्यराज्येन फटनवपन्नातानां महणत्॥ १॥॥

कार्यमात्रप्रतिबन्धकाभावत्वेन कारणतास्त्रीकारात् सेवासिक्वर्थं सेवाप्रतिबन्धा दूरी-कर्तव्या इति तद्धं प्रतिबन्धकान्निरूपयन्ति ।

#### उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यानु वाधकम् ॥ २॥ वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम् ।

सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम्, उद्रेगः प्रतिबन्धो या भोगो वा। उद्वेगो भगवत्सेवासमये चित्तक्षेत्रप्रदश्याञ्चल्यविशेषः । स च भगवत्सेवां प्रतिवधाति । भोगाः सुखसायकतया विषयासक्तिसम्यादकत्वेन भगवदासक्तिविरोधात् सेवाविरोधी । एतत्प्रति-वन्यकद्वयं दुःखसुससाधकं प्रतिवन्यरूपम् । 'प्रतिवन्यकं तृदासीनं दुःखसुखे प्रयच्छ-ती'लस न नामान्तरेण निर्देशः, किन्तु प्रतियन्परान्दवाच्यतेव । 'कायेम वाचा मनसेन्द्रियेर्वा बुद्धारमना बातुसतस्त्रमाना दिलान वाष्ट्रानसीर्विशिष्टकार्यमादाय इन्द्रिये-म्यः पृथक्तया गणनात् । एवसुद्रेगभोगयोरपि दुःखसुखप्रदत्वेन विशिष्टत्वात् पृथङ-निर्देशः । अन्यशा प्रतिवन्यकशन्देनैव उद्देगभोगयोर्श्रहणसम्भवात् पृथङ्गामनिर्देशो च्यर्थः स्मात । ऋषाणाभिति । उद्देगप्रतिबन्धभीगानां यानि साधनानि हेतवस्तेषां परिस्यागः कर्तव्यः । साधनपरित्यागे प्रतिबन्धानामनुत्यतेः । मुहे बाधकानां परिवाग इसस तेपां साधनपरित्यामः कर्तव्य इति व्याल्यानं टीकायाम । प्रतिषन्धकेष भोगशन्देन लोकिको भोगो आह्यो न ललौकिक इलाहः भोगो दिविच इत्यारम्य लौकिकस्त्याज्य एवेति व्याख्यानं क्षेत्रायाम् । मुलायस्त मोगे लौकिकालीकिक मोगे एकं लौकिक मोगात्मकं परं प्रतिकृषक-मिति । तन्त्रास्य इति । साधारणप्रतिबन्धमगवत्कृतप्रतिबन्धयोर्मस्ये आद्यः साधारणप्रति-षम्भ इत्यर्थः । तस्य स्वरूपं तु सुखदुःखाजनकत्वेन सेवाप्रतियन्यकत्वम् । यथा सेवा-समये उदासीनेन वागादिक्यवहारः कियते स सेवां प्रतिवधाति, उद्देगगोगी त द्वासास्य-जनकी, सेवाप्रतियन्यकाविति विवेकः । बुद्ध्या त्याच्य इति । चातुर्येणेत्यर्थः । तथा च व्यवहारचात्रवेण सेवानवसरे ठीकिकं कार्य तथा कर्तव्यं यथा सेवावसरे तादशं वागादि-व्यवहारकार्यमेव न पतेदिलर्यः । अथवा साधारणप्रतिवन्धो वेदनिनदारूपः पापरूपश्च । स

तु बुद्धा लाज्यः, बुद्धिपूर्वकं तस लागः कर्तव्य इलर्थः । अलौकिकभोगस्त्वित । भगवत्सेवार्थं मुखदुर्वासनादिदोपनिवृत्तये ताम्बृरुमक्षणादिरूपः, भगवद्वामित्वादर्शेकिकः । 'मन्निष्टं निर्मुणं स्पृतं मितिवाक्यात् । 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियेवां' इति श्लोके भगवदर्थं कृतस्य दन्तधावनादेरपि भगवद्धर्मत्वस्य नवयोगित्रसंगे कविनोक्तत्वात् । 'धर्मान् भाग-वतान् मृते'ति प्रश्नोपक्रमात् । श्रीमत्प्रभुचरणेः स्वतन्त्रे तथा व्याख्यानाव । फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीति । साधनत्वेन प्रविशतीसर्थः । अलौकिकसामर्थ्यरूप-फलसाधको भवतीति यावत् । अतोयमहोिकिकमोगो न लाज्यः । तहुक्तं मूले ।

निष्पत्युहं महान् भोगः प्रथमे विशते सदा।

अर्थस्तु महान् भोगः पूज्यो भोगो भगवत्सेवार्थमंगरागलेपादि रूपः निष्मत्युहं निर्विधं यथा सात्त्वा प्रथमेऽठौकिकसामर्थ्यरूपे फले प्रविशति, तत्फलसापको भवतीति यावत् । साधारणप्रतिबन्धस्य बुद्ध्या त्याज्य इत्यनेन निवृत्सुपाय उक्तः ॥२॥३॥

एवं भगवत्कृतप्रतिवन्धकसापि निवृत्युपायो वक्तव्य इत्याशंक्य नास्य कश्चित्रिवृत्यु-पाय इत्याहुः भगचत्कृतस्त्रेदित्यारभ्य विचेक इत्यन्तेन । तदा भगवान् फलं न दास्यतीति । सेवांफलं मुक्तिरूपं न दास्यतीलर्थः । तदान्यसेवापीति । मुक्तिप्रास्पर्थ-मन्यस्य तीर्यादेरित्यर्थः । तत्र हेतुः । तदाऽसुरोयमिति । आसुरस्य तु 'निवन्यायासुरी मते'ति भगवद्वाक्यात् तत्य सुक्तिनं भवतीति तीर्यादिसेवापि व्यर्थेति भावः । तदुक्तं मूले ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हीति।

ननु यस्य भगवत्कृतः प्रतिवन्धः स आसुरः, तस्य सर्वया मुक्तिर्नास्तीति निरूपितम्, तिर्ह फलाशाराहित्यजनितहेशः स्यात्, तत्हेशनिवृत्तिः कथं स्यादित्याशंनय हेशनिवृत्त्युपायमाहुः तदा ज्ञानमार्गेणेति । येनाहमुत्पादितः तेन परमेश्वरेण यद्विचारितं तथैन मनिष्यतीर्ति मया दुःखं खाज्यमित्यादिज्ञानरूपेण साधनेन नैश्चिन्त्येन खेयमित्यर्थः । तदुक्तं मूले ।

यथा वा तत्त्वनिर्घारी विवेकः साधनं मतम्।

साधनमिति शोकाभावसाधनमित्यर्थः । एवं साधारणप्रतिवन्धो बुद्धा त्याज्य इत्युक्त्या भगवत्कृतप्रतिघन्धस्याज्ञक्यत्यागत्यात् तज्जन्यज्ञोकनिवृत्तये ज्ञानमार्गेण स्थेय-मित्युक्तम् ॥ ४ ॥

अतःपरं भोगरूपप्रतिघन्षनिवृत्त्युषायमाहुः साधारणो भोगः कथमिसारभ्य त्याज्य इसन्तेन । भोगस्य सुखहेतुत्वेन त्याज्यत्वं न मनस्यायातीत्याश्चयाहुः ।

सविद्योल्पोघातकः स्यादिति ।

सविव्यत्यादत्यत्वाद्रोगस्य त्याञ्यत्वम् । भोगस्य सविव्यत्यस्यत्वं च मुहुर्मेहुर्विचार्य त्यागः कार्य इति भावः । साधारणप्रतिवन्धस्य तु घातकत्वात्त्याज्यत्वम् । साधारण-

असाधारणप्रतिबन्धस्यापीत्यपि पाठ ।

प्रतियन्थम वेदिनन्दारूपः पापरूपम । स च महादोपरूपस्यात् सेवांसिद्धेमीतको भवति । अत एव वेदिनिन्दासाः पापानां च जन्मान्तरसम्पादकत्वं नियन्मे सेवाप्रकरणे उक्तस् । 'बात्रापि वेदिनिन्दायामधर्मकरणात्त्रया । नरके न भवेत् पातः किन्तु हीनेषु जायत' इति । एतस्य सर्वेषु सेवाधिकारिषु सम्भवात् सारारणलम् , सक्तरसक्तायास्याप्रतिवन्भवत्वाः साधारणलम् । मगवन्त्रवात्रप्रतिवन्भक्त खुरामात्रविवम्भवत्वादसायारण हित विशेषो क्षेयः । एतौ सद्दा प्रनिवन्भवत्वाति । लेकिकभोगसापारणप्रतिवन्भौ सद्दा सेवाप्रतिवन्भक्त । लेकिकभोगस्य वेदिनिन्दारूपणपरूपसाधारणप्रतिवन्भस्य च सर्वेदा सम्भवात् सर्वेदा प्रतिवन्धकत्वाभित्यर्थः । तदुक्तं मुले ।

#### यलादेती सदा मती।

सदा प्रतिबन्धको मताबिसर्थः । सम्बन्धतप्रतिबन्धसाशक्यसामस्यादिनिवार्य-लेन आसुरजीवस सेवाफठासाव इति निरूप्य तक्कतश्रोकनिष्टतये ज्ञानमार्गेण स्थितिः कार्येति पूर्व निरूपितस्य ।

अतःपरं येन ज्ञानसार्गोपि नाश्रवितुं स्वयस्यसासुरसः विज्ञालस्यप्रकारमाहुः ज्ञानस्यस्यभावे चिन्ताऽभावार्यमाष्ट्रीते । यसासुरसः ज्ञानस्थित्रमावस्तस्य विन्ताऽनावसम्यादनार्यमित्यर्थः । विनीय इतीति । सगवरक्षतश्रीवयन्य इत्यर्थः ।

### दितीये सर्वेषा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात् ॥ ६ ॥

अर्थस्तु प्रतियन्थयोर्भये द्वितीये मगवस्कृतप्रतिवन्धे चिन्ता न कर्तन्या । तत्र हेतुः । संसारनिश्चयादिति । मम संवार एव फर्ट परमेश्येण विचारितं न मुक्तिः । अतः आश्चैव न स्कृतिया । 'विचन्धायासुरी मता' इति वाल्यात् । एवं च चिन्तापि न कार्येति । एवं प्रकृतिया स्वास्थ्ये गनिस सम्पादनीयमितिभावः ।

एवमासुरस्य भेरद्वयम् । तत्र 'ज्ञानमार्गेण स्वातव्य'मिलेकः प्रकारः एवं द्रीकाया-गुक्तः । गुरु अकतिन्यं भगवत इत्यारम्य विवेकः स्वायनं मत्तमिल्रन्वेगोकः । द्वितीयप्रकारसु 'ज्ञानस्थितमाने चिन्ताऽभागार्यमाई'लनेन टीकायासुकः । गुरु द्वितीये सर्वेशा चिन्ता स्वाज्या संसारितश्चणदिल्यनेनोकः । एवं द्विवियसान्यासुरस्य सेनाफलामान्नो निरूपितः, शोकामाव्यकारस्योकः ॥ ५ ॥

अतः पर्सद्वेगरूपप्रतियन्वे किं कार्यभिस्याकांक्षायामाहुः न त्वाचे दाहता नास्तीति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

आयो त्रिषु वाधकेषु वाधे उद्देगरूपे प्रतिवन्धे तु चिन्ता न त्याज्येति पूर्वस्थान्यां

१ तेनासिदेरिति पाठः ।

चिन्तापदलाज्यपदाग्यामन्ययः। तथा चोद्देगरूपप्रतिवन्यस निवारियतुं शक्यलेन तर्तिः वृत्त्युवायिन्तां कृत्वा उद्देगो निवर्तनीय इत्यर्थः। असाध्ये हि चिन्तालागो विषेयः। 'तस्तादपिहार्वेर्धे न त्वं शोधितुमहंसीं'ति वाक्यात्। साध्ये तु चिन्ता रक्षणीयेव। यद्युद्देगरूपप्रतिवन्यनिवृत्तिर्न स्याददाःकिं स्यादिशक्तांक्षायामाहः। आय्यक्तरामाव इति आयेन फलाभाव इति तृतीयातस्तुरुषः। आव्यक्तरेन प्रतिवन्येपु आय्य उद्देगरूपसेन कृते फलाभावे भगचतो दातृत्यं नास्ति, मगवान् सेवाफलं न दासतीलयंः। तत्र हेतुः। तदा सेवा नाधिदैविकीत्युक्तं भवति। 'मनसो वृत्तिः स्यापिकी तु या। अनिमित्ता भागवती भिक्तपुक्तं सेवाया भगवत्यसमनोवृतिरूपत्वेन तथ चित्तस्वर्यस्यापेक्षणाहुद्देगे च चित्तस्वर्यनाश्चात् सेवाया भगवत्यसमनोवृतिरूपत्वेन तथ चित्तस्वर्यस्यापेक्षणाहुद्देगे च चित्तस्वर्यनाश्चात् सेवाया आधिदैविकीत्वं न स्यात्, अत उद्देगनिवृत्तः कर्तव्यति तासर्यम्। पूर्व प्रयाणां साधनपरित्यामः कर्तव्य इत्युक्तं टीकायाम्, वाधकानां परित्याम इत्युक्तं मृते । तत्वश्चोदेगलायाः प्रतिवन्धलायो मोगलायमेति त्यापत्रयमनुमतं भवति। तेषु तृतीयस्य मोगलायस्यायायापाद्याः भोगास्यायस्यत्वेत्वादिना। मृते तृतीये वाधकं गृत्तीयस्य मोगलायस्यायायास्याद्विति। भोगत्यागे गृहं वाधकम् । गृहं स्वस्य सर्वान्तमा भोगलायासस्यविति।

#### अवरूपेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः ।

अर्थस्तु इयमुद्देगादिप्रतिवन्धकत्रयो अवस्या सवश्या न भवति । अतः सदा भाव्या विचारणीया, एतस्यतिवन्धकत्रय्याः साधनपरित्यागो विचार्यः । एतस्यतिवन्धकत्रयात् सावपात्या स्वेयमिति तात्पर्यम् । नतु तिह् प्रतिवन्धकत्रयसम्भवात् सोपायं सेवामार्गं त्यक्ता ज्ञानादिमार्गं एवातुष्ठेय इत्याज्ञंकामपतुदन्तो ज्ञानादिमार्गेण सेवासाध्यं फलं न भवतीत्याहुः सर्वमन्धनम्भाभ्यः इति । सेवातिरिक्तज्ञानादिस्पं साधनं तु न सेवासाध्यक्तसाधकस्य । अतोत्र पूर्वनिक्तपितकलत्रयाकांक्षिमिरन्यत्साधनं कार्यमितिज्ञानं अममात्रमित्यर्थः ॥ ६ ॥ ं

नतु पुष्टिमार्गियस्य मगवदत्तुग्रहपात्रस्य भगवत्पुष्टिस्वभावात् सेवाफ्रठं सर्वेथा भवि-ष्यस्रेवं प्रतिवन्धकत्रयी त्वप्रयोजिकेति किमर्थं तद्विचारः कर्तव्य इत्यार्शक्य ताद्यस्मापि एतस्रतियन्धकत्रयी विचारणीयैवेत्याहुः तदीयैरपि तत्कार्यमिति।

### तदीयैरिप तत् कार्यं पुष्टौ नैय विलम्बयेत्।

त्तदीयैः पुष्टिमार्गायैरपि तत्कार्यम् । प्रतिवन्यकत्रयीमावनं कार्यम् । किमर्थं कार्य-मिलाकांक्षापामाषुः पुद्धौ नैव चित्रञ्चयेत् । यचपि पुष्टौ फलामावो नास्ति, तथापि फलविलम्बस्तु प्रतिवन्यकत्रयेण भवेदतः पुद्धौ पुष्टिमार्गे न विलम्बयेद्विलम्यं न कार- येत्, प्रतिवन्धकत्रयाद्सावधानश्रेत् स्याचदा विरुम्बो भवेत्, अतः प्रतिवन्धकप्रयीभावनं सुदुर्धेद्वः कृत्वा त्रमाणां साधनपरिसामः कर्तव्यः । सोपि शीव्रमेव, न विरुम्बेन । एत-द्विरुम्बे फुरुविरुम्बो भवेदितिभावः ।

नसु प्रतिवन्धकायसाधनपरित्यागेषि सर्वत्र गीतामागवतादौ प्रकृतिगुणानां सत्त्वराससमसां प्रावत्यस्योकत्वात्तत्त्वोभकृतः सेवाप्रतिवनयो भवेत्तदर्थ किं कर्तव्य-मित्याकांक्षायामाहुः गुणक्षोन्भेषीति ।

#### गुणक्षो मेपि इष्टब्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणानां क्ष्तोभेषि एतदेव महुक्तमेव इष्टब्यं विचारणीयिमिति । एतदिचारे साधनपरित्याग एवोषायत्वेन स्कृरत् । गुणक्षोभसावनं तु सग्रुणवस्तुसंगः । सगुणं वस्तु मगवतिकादशे निरूषितं पश्चविंवाच्याये । एवं सित सग्रुणवस्तुस्क्ष्रः ज्ञात्वा तत्संगस्त त्यागः कर्तव्यः । व्यवहारनिर्वाहस्तु 'मित्राधं निर्णुणं स्मृत'मित्यादिवाक्याक्रगवत्सम्यन्धिन् वर्षायेस्य निर्णुणत्वाद्भगवदुपभुक्तशिष्टपदार्थः कर्तव्यः । तथा सित ग्रुणक्षोभदोषोषि न भवेदित्सर्थः ॥ ७ ॥

न्तु भगवदीयाः पदार्था निर्मुणाः, तैः सम्बन्धदोपपरिहार उक्तः, स च न सम्भवति, सर्वस्यापि पदार्थस्य गुणत्रयारमकलमितिसांस्यविद्धानतदित्याशक्याहुः ।

क्रसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै स्रमः॥ आ॥

मगाव-छाझविकद्धलात् सांस्थितिद्धान्तोक्तप्रभेयकथनं क्रस्मुटिः । अतस्ताध्याज्ञानं अस्य एव । यद्यपि सर्वपदाश्रेस सगुणत्वं, तयापि मगपुत्सम्यन्विपदार्थस्य निर्गुणत्वमेव । 'मल्लिष्टं निर्गुणं स्ट्रतम्' 'मल्लिकेतं तु निर्गुणम्' 'निर्गुणं गदपाश्रय' निर्सादिवाक्येभ्य इति भावः।

सेवां पुष्टिपथप्रोक्तां कारियत्वा निजां फलम् । ददात् प्रथमं देवो बालकृष्णो मदीखरः ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्गोवर्धनपरश्रीयळ्ळभाचार्यवरश्रीविङ्केश्वरचरणानुचरसेवकेन ळाळूमद्योपनामबालकुष्णदीक्षितेन विरचिता सेवाफलविवृति-टिप्पणी समासा ॥

# सेवाफलम्।

# मठपतिश्रीजयगोपालभट्टकृतविवरणसमेतम् ।

चाहंबईलसन्मीलि बेणुवादिवशारदम् ।
दुःखं दलयतादुचैक्षिमंगलिलं महः ॥ १ ॥
नत्या श्रीवलमाचार्यास्तत्सुतान् विद्वलेषरान् ।
विवृत्या सद्दितं सेवाफलं व्याख्यायते मया ॥ २ ॥
पीताभागवतादावप्युक्तं पण्डितबुद्धिगम् ।
पुष्टिसेवाफलं ज्ञास्ता विचारं त्वक्षमान् निजान् ॥ ३ ॥
विवोधियपवश्वकुर्यन्यं सेवाफलाभिषम् ।
सन्यविवरणोपेतं श्रीमदाचार्यपण्डिताः ॥ ४ ॥
पहुणाः सप्तमी धर्मी सर्वधमर्यिको ज्ञजे ।
यथा विराजते निलं तत्सेवायाः फलं तथा ॥ ५ ॥
सर्वसेवाफलेम्योत्र ज्ञायतामिकं पुनः ।
इति ज्ञापितुं सार्षसप्तयीनैन्द्रमितम् ॥ ६ ॥

वय श्रीमगबद्गीताश्रीभागवताषुमाष्यभागवततत्त्वप्रदीयद्ववोधिन्यादिसमाकठना-समर्थैः कैश्रिदतिकृपामाजनैः स्वीयभगवदीयैः पृष्टाः श्रीवहमाचार्यचरणाः स्वमार्गीयसेवाफर्ठ निरूपयन्ति साहञीः सेचना घोत्तेत्वादि सार्पपर्यन ।

> यादशी सेवना त्रोक्ता तिसद्धौ फलग्रुच्यते । अलौकिकस्य दाने हि चायः सिध्येन्मनोरथः ॥ १ ॥ फलं वा स्रथिकारो वा न कालोत्र नियामकः ।

एतस विवरणं तु सेवायां फलत्रयमलौकिकसामध्यं सायुज्यं सेवो-पिकदेहो वा वैकुण्ठादिष्वित । अत्र सेवायामिति तु यादृशी सेवना प्रोक्ता तृत्सिद्धावितेतस् विवरणम् । फलत्रयमिति तु फलमुच्यतः इसस विव-रणम् । अलौकिकसामध्यमिलादि अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्ये-न्मनोरथ इसारम्य अधिकारो वेलेतदन्तसः च विवरणं वोष्यम् ।

भय च्याख्या । चाटकी 'कृष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता. चेतस्तरप्रवणं सेवा तत्सिद्धौ ततुविचने' सादिना सततुनस्विनजसेवया प्रेम्णि जाते आसक्तिस्वरूपतत्प्रवणचेतस्त्वरूपा फलरूपा मानसी सेवेति सिद्धान्तयंक्तावस्यक्त-प्रकास सेचना सेवा मया प्रोक्ता तस्याः सिद्धौ पूर्णतयाविर्मावे सति यस्फल्टं भवति तदुःच्यते कथ्यत इत्यर्थः । नतु सिद्धान्तमुकावल्यां तु स्ततनुजस्ववित्तन-सेवोत्तरं प्रेमोत्पत्तिः कण्डरवेण नोक्तिति कथं मवतीन्यत इति चेत्? अत्रोच्यते । 'यया मक्तिः प्रवृद्धा स्थात तथोपायो निरूप्यते, बीजमावे बढे त स्थात स्थागान्छवण-कीर्तना'दित्यपक्रम्य 'वीजदार्ब्यप्रकारस्तु गृहे खिला खधर्मतः, अन्यावृत्तो मजे-कृष्णं पूज्या अवणादिभि'रित्सादिना सतनुजस्विनजसाधनरूपसेवामुन्त्वा 'ततः श्रेम त्यासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेदि'त्यनेन साधनरूपसेवोत्तरं श्रेमीत्पतिरुक्ता. तदनन्तरमासिक्तिस्का, तदनन्तरं व्यसनं चोक्तं श्रीमदाचार्यवर्येर्मिक्तविधिन्यामिति । एकत्र निर्णीतः शास्त्रार्थोपरत्रापि प्रवर्तत इति न्यायं मचसिकृत्यास्मत्रसूनिः सिद्धान्त-मक्तावसीविवतावक भेतेन निरुपिस्वसर्वस्विनियेन तत्रैव स्वदेहविनियोगे प्रेम्ण जाते सा सवती'ति मयाध्यक्तमित्यवेहि । तरिक फलमिलाकांक्षायामिदमिदं फलमिति फलत्र्यं विवक्षत आद्य फलमाहुर्युले अलीकिकस्य दाने हीति । एतद्विवरणं त्वलौकिकस्यामध्यमिति । अत्र दितीयातरपुरुपरत्वसम्भव्येव, ततीयापञ्चमीपग्री-तरप्रस्थाणां सम्भवित्वेषि क्षिष्टार्थता सम्भवतीत्यठौकिकाय सामर्थ्यमिति चत्रशीतरप्रस्था-श्रयणादस्रोकिके सामर्थ्यमरोकिकसामर्थ्यगिति सप्तमीतखरुपाश्रयणाद्य अस्रोकिकविषयक-सामध्यं यावद्वीकिकसम्बन्धजनितसुखदुःखानुभवविषयकशक्ततेति यावदित्ययां ज्ञेयः । एवं च सति 'निःप्रत्यहो नहान्मोगः प्रथमे निशते सदे'ति गुले, तथा च 'अलौकिक-मोगस्त फलानां मध्ये अथमे प्रविशतीति तदिवरणे चोक्तो बलौकिकमोगस्य प्रधमफले प्रवेश उपपन्नो मवत् , तसाप्यलोकिकपदेन संग्रहात् । कर्मधारयाश्रयणे तु सामर्थ्यमात्र-सेवालीकिकत्वाचदतिरिक्तालैकिकमोगादेरलैकिकसामर्थ्यन्त्रपत्नाभावादलैकिकपदेनासंग्र-हाद ठीकिकसामध्ये रूपप्रथमफले प्रवेशोक्तिरसंगता सात् । तस्माचतुर्यीतत्वरूपः सप्तमी-तत्परुप एव वात्र साधतरो न कर्मधारय इति योध्यम् । यहा । न ठौकिकमठौकि-कम् , अस्त्रीकिकं च तत्सामर्थ्य चेति कर्मभारय एवास्तु । न च प्रशेतिहरूपणापितितित षाच्यम् । अठीकिकमीगस्यटीकिकसुखदुःधसाक्षात्कारस्तु फलानां मध्ये प्रथमे फटेऽ-लीकिकसामर्थ्वेऽधिकरणरूपे प्रविशति प्रविशे मनति, तदर्थमेवालौकिकसामर्थ्यस मग-बता दानात । एवं च न पूर्वोक्तदूषणापितिरिति दिस् । एवं च विवरणे मूलस्यालोकिक-परस्यातीकिकविषयकसामर्ध्यपरत्वेनातीकिकसामर्थ्यपरत्वेन वा व्याख्यानात कस्यचि-देतत्संघाते कस्यचिन्तेतदेहपातोत्तरं वृन्दावनादिप्यठीकिकसंघात एव वा हाठीकिकः

विषयकसामर्थ्यरूपसाठोकिकसामर्थ्यरूपस वा फलस दाने वितरणे स आद्यः प्राथ-मिकः सत्संगादिनेदं प्रथमतयोत्पन्नः प्रियतमभगवत्संगमविषयको भक्तस्य मनोरयः स हि निश्ययेन सिध्येन्मंनोरथविपयीभृतपदार्थप्राप्त्या पूर्णो भवेत्, तददाने तु न पूर्णो भवे-दिल्पर्थः । तथा च मनोरथविपयीभृतप्रियसंगमसाधकं प्राथमिकं फलमलौकिकविपयक-सामर्ध्यप्राप्तिरिति बोध्यम् । अल्पः सिध्येन्मनोर्धः इति पाठे त्वलौकिकस्या-लौकिकविषयकसामर्थ्यसालौकिकसामर्थ्यस वा अदाने हि निश्ययेन विप्रयोगोद्रेके सति कदाचित् कदाचिन्मनसि जायमानत्वादन्यः खल्पो मनोरथः प्रियसंगमविषयकः 'सिध्येदिलर्थी ज्ञेयः । चकारेणेतद्दान एवान्योपि मनोरयः सिध्येदिति व्याख्येयम् । अत्रैवं ज्ञेयम् । प्रथमतो मूलेच्छया 'यमेवे'ति श्रुतेर्निरुपधिरसरूपसपरिकरभगवत्कृपया शुद्धपुष्टिमार्गीयं वरणम्, तदनु सत्संगादिना प्राथमिको भगवत्संगममनोरथः, तदनु शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यसंश्रयः, तदनु मगवत्प्राप्तिजनकतिरोहिततापक्षेत्रानन्दानिर्मावाय शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यकृतं निवेदनम्, ततस्तद्धपदिष्टोस्मिन्मार्गे गोपिकानामेव गुरुत्तमिति फलप्रकरणीयसिद्धान्ता 'दथ च गोपीभावेन ये भक्ता' इत्याद्यादिपुराणवाक्याच मूलरूप-शुद्धपुष्टिमार्गाचार्याणां व्रजभक्तानां यो मावस्तत्सजातीयभावभावनापूर्वकं स्वतनुजस्व-वित्तजसाधनरूपसेवाकरणेन दढतरकथाश्रवणादिना वा कस्यचिद्विनैव प्रेमोत्पत्तिं देहपाते 'खयं समुत्तीर्यें'ति श्रोके 'सदनुग्रहो भवा'नित्युक्तत्वात् प्रेमवदाचार्यस्थभगवदनुग्रहवलेन प्राप्तालौकिकदेहे रसमार्गायत्वात् पूर्वानुरागमारम्य सकलप्रेमावस्थाविर्मावः। कस्पचिज्ञ भगवदिञ्ख्या प्रेमासक्त्यनन्तरमेव पूर्वानुरागजविरहेणैव व्यसनं विनैव देहपाते प्राप्ता-लौकिकदेहे व्यसनाधवस्थाविर्भावः । कस्यचित्त्वत्रैव प्राकृतदेहे प्रेग्णि जाते तदप्रास्या पूर्वा-नुरागजविरहाविभीवः, ततः खसेव्यखरूपे वा स्वप्नादौ वातिमाग्येन साक्षादि वा प्रस-दर्शने 'चक्षःश्रीतिः स्मृता तत्रातीवादरनिरीक्षण'मिति लक्षणानुसाराद्भगवद्विपयकः परमा-दरपूर्वकिनरीक्षणरूपश्रक्षरागरूपप्रथमप्रेमानस्थाविर्मावः । तत'श्रित्तासंगः प्रियतमे नित्यं चित्तस्य विश्रम' इति रुक्षणानुसारात् 'ततः श्रेम तथासक्ति'रित्युक्तत्वात् श्रेमोत्तरोत्पन्ना-सक्तिखरूपतत्त्रवणचेतस्वरूपचित्तासंगरूपद्वितीयप्रेमावस्थाविर्मावः । इयमेवावस्था सेवा-पदवाच्या । 'अथानस्था निरूप्यन्ते रसावस्थानसूचिकाः । वीजांकुरः पलवश्च वृद्धिः विस्तर एव च । अवस्था द्वितयेन स्याबक्षुरागादिषु कमात् । चक्षुरागो मनःसंगः संकल्पो ५ जागरस्तथा । ततुता विषयद्वेषो लञ्जालागस्ततःपरम् । उन्मादमूर्छोमरणान्येता दश्च दशाः स्मृता' इत्युक्तत्वाचक्षूरागचित्तासंगाभ्यां चीजरूपप्रथमप्रेमावस्थोक्ता । ततः 'संकल्पस्तु मनोरय' इति लक्षणानुसारात्कदा प्रियसंगमे एवमेवं भविष्यतीत्यादिमनोर्थरूपसंकल्प-स्वरूपतृतीयप्रेमावस्थाविर्भावः । एतावता किञ्चिदुछसितः पूर्वानुरागजन्यो विरहः । अयायमळीकिकविषयत्वादळीकिको विरहः प्रठयानठादप्यतिदुःसहो भावीति छौकिक-

सामर्थ्यवता शरीरेण मनसा च सोद्धमशक्यो देवकृतसम्भोगो मानुपजात्या स्रियेवेति सगवता तापक्षेत्रविशिष्टालौकिकविरहरसभोगसामर्थ्यं प्रथमतो दीयते । तदनुच्छासनिश्रासस्यत्याद्य-नुभावविशिष्टो 'निद्रालेदस्तु निद्राया अमावः परिकीर्तित' इति लक्षणानुसारानिद्रालेद-रूपश्रत्येत्रेमावस्याविर्मावः । आभ्यां संकल्पनिद्राछेदाम्यासंकरावस्थोक्ता । तत'स्तनता निखिलांगानां दौर्वन्यं परिकीर्तित'मिति लक्षणानुसारात् पाण्डुत्वाद्यनुभावविशिष्टतन्ता-खरूपपञ्चमप्रेमावस्थाविर्मावः । ततो 'विषयेन्यो निवृत्तत्वमरतिर्विषयान्तरे' इति लक्ष-णानसाराज्ञक्षनिंगीलनासहनशीलतायनुभावविशिष्टविषयनिवृत्तिरूपप्रप्रेमावस्याविर्भावः । आभ्यां तन्ताविषयनिवृत्तिभ्यां पछनावस्थोक्ता । एतावरपर्यन्तमासक्तिकार्यमेव । अत एक 'खेहाद्रागविनाशः स्थादासत्त्रया स्याहहारुचि'रिसनेन गृहारुच्यपुरुक्षिता विपयनियत्ति-रुक्ता श्रीमदाचार्थभक्तिवर्धिन्याम । ततो 'देहिकान्सकठान भावान निजा बीडां च र्देहिकीम् । परिखज्य इरिप्रास्यै यदेव स्थात्तदेव हि । लौकिकं वैदिकं चापि तत्कर्ता व्यसनी मत' इति दशमस्कन्धीयभागवततत्त्वदीपसिद्धान्तसिद्धलौकिकवैदिकप्रियप्राप्ति-साधनकरणरूपव्यसनाविभावः । ततः प्रनः त्रियप्राप्तिदुर्घटत्वज्ञानेन 'उपस्थितान्तिके तसी व्यसनं स्वमवीचते'ति दशमस्त्रन्यपद्यव्याख्यानसुवीधन्युक्ताप्रतीकार्यदःखस्त्रस्य-व्यसनान्तराविर्भावः । येन विना प्रियतमांगसंगं क्षणमात्रमपि स्थातं न शकोति, तेन प्रिय-तमांगतंगं च प्राप्तीत्वेव । यत एव 'यदा स्वाह्यसचं कृष्णे कतार्थः सात्तदैच ही'त्वनेन तत्रैवानुपदमेवोक्तं व्यसनोत्तरमेव कृतार्थत्वमप्रतीकार्यदुःखरूपव्यसनपदवाच्यान्यव्यसन-प्राप्ता । अत एव व्रतन्तपन्यसने जाते त्रियत्राप्तिरेव जाता श्रीमतीनां क्रमारीणाम् , तद-नन्तरं चाप्रतीकार्यदुःखरूपे व्यसने जाते एव च त्रियतमांगसंगी जात इति श्रीमागवते स्पप्तमेव । अत्र कृष्ण इति विषयससमी निमित्तससमी वा, 'चर्मणि द्वीपिन'मित्यत्रेव। तथा च कृष्णविषयकं कृष्णनिमित्तं वा यदा प्रथमन्यसनीत्तरमप्रतीकार्यं तापसहितं द्वःखरूपं क्रेजापरपर्यायं द्वितीयं व्यसनं स्यात्तदा 'ठजात्मागीतियैवस्यात् त्रपानाशीभिधीयत ' इति ळक्षणात्त्रसारादाकस्मिकहसनरोदनाधनुमावविशिष्टत्रपानाशस्त्ररूपससमत्रेमावस्थाविर्भावः । तद'न्यचेतनेषु प्रश्नादिकन्मादः परिकीर्तित ' इति लक्षणानुसारादाकाशार्लिमनाधनुमाव-विशिधोन्मादस्पाष्टमप्रेमानस्थाविभीवः । आम्यां त्रपानाशोन्मादान्यां बृद्धावस्थीक्ता । ततः 'त्रल्यो रागद्वःखादेरिन्द्रियाखमयो मत' इति लक्षणानुसारान्निश्रेष्टलाद्यन्तमाव-विशिष्टम्र्छीप्रपूर्यायप्रद्यस्तपन्यमप्रेमावस्थाविभीवः । ततः 'त्राणसागीतिदुःखेन मृतिस्त परिकीतिते'तिलक्षणानुसारान्सृतिरूपदशमप्रेमावस्थाविर्मावः। आग्यां सूर्छोसृतिभ्यां विस्तरा-वस्त्रीका । तथा चेताद्वातुमावविशिष्टव्यसनीचरं प्राकृतदेहपाते सचिदानन्दस्तरूपाती-किकदेहरामे च सति मगचत्सस्यानन्दशास्या कृतार्थः सादित्सर्थः । अत एवेदमप्रती-कार्यहरखमेव प्रार्थितं निरोधलक्षणास्ये अन्ये श्रीमदाचार्यचरणे र्यंच दुःखं यशोदाया नन्दा-

दीनां च गोकुले । गोपिकानां च यद्दःखं तद्दखं स्यान्मम कचिदि'त्यादिना । अत्रेदमपि ज्ञेयम् । येपां त्वलेक्तिकं वरीरं तेषां तु न्यसनानन्तरं प्रभुसंगम एव, न दशमदशाप्राकत्वम् यथा रासमण्डलमण्डनानाम् । येपां तु लोकिकं शरीरम्, तेषां तु न्यसनानन्तरं दशमदशो-दयो भवत्येव, यथान्तर्गृहगतानाम् । इदमेव ज्ञापयितमन्तर्गृहगतानां ठीठा । अन्यथा वजस्थानां सर्वेपामप्यलोकिकशरीरमिति तासामप्यलोकिकशरीरवत्त्वात्तपाकृतिर्व्यर्था नीरसा च स्यादितिदिक । 'नन्यन्ते या मतिः सा गति'रिति प्रेमनदाचार्यात्रग्रहवलेनात्यसद्धेन पूर्वातुः रागजभगवद्विरहेण वा तरक्षणमेव देहपाते त्रियसंगमो भविष्यस्वेव । अन्यथा 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादा भज्येतेति किमर्थमलौकिकसामर्थ्यदानं किमर्थ वा न तत्त्रह्यातु-मावनमिति चेत् । अत्र वदामः । 'रसो वे स ' इति श्रुतेः प्रभो रसरूपत्वाद्रसमर्यादयैव खखरूपदानमित्यलैकिकसामर्थ्यदानं तत्तदशानुभावनं चेति जानीहि । अपि च, तत्क्षण-मेव देहपाते चक्षुरागादिकमेणावस्थानुभावामावदर्शने रसमार्गीयभगवदीयानां सन्देहः स्यात्को वेद रसस्यरूपभगवन्त्राप्तिरेतस्यायवान्यस्यरूपभगवन्त्राप्तिरिति । तदर्थमेव कस-चिद्ठौकिकसर्वावस्थानुभवोत्रेव कार्यते प्रभुणा । तथा सति तत्तदवस्थानुभवस्य प्रत्यक्षतो दृश्यमानत्वेन सर्वेपां रसस्वरूपप्राप्तेर्निश्रयादेतन्मार्गीया प्रवृत्तिरि निःप्रत्यूहा भवेत्, तद्र्थमत्रेवालोकिकसामर्थ्यदानं तत्तदशानुभावनं चेलठं पहावितेन । एवमेवालोकिक-सामर्थ्यं साक्षादृन्दावनादिष्वपि दीयत इलग्ने व्यक्तीमविष्यति । यद्वा, योस्मिन्मार्गे समायाति तस्य तु 'गृहे श्यित्वा स्वधर्मतः। अन्यावृत्तो भजेत् कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः। व्यावृत्तीपि हरी चित्तं श्रवणादौ न्यसेत् सदा । ततः प्रेम तथासिक्तव्यसनं च यदा भवेदि'ति भक्तिवधिन्यां ततुजवित्तजसेवाकरणे प्रेमासिक्तव्यसनानि भवन्तीत्युक्तत्वात्तद-नन्तरं तत्र 'यदा स्याद्ध्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदेव ही'त्युक्तत्वाच व्यसनप्राप्तेः कृतार्थी-करणस्त्रभावात् प्राथमिको मनोरथो व्यसनप्राप्तिविषयको भवति । तत्र व्यसनाविर्भावे महातापोदयात्तत्सहनं लौकिकसामध्येन कर्तुमशक्यमतिदुःसहत्वादिति भगवता व्यसना-विभीवादव्यवहितपूर्वं तत्समकालमेव वात्रालौकिकसामर्थ्यं दीयते व्यसनसहनार्थम् । एवं चालौकिकस्य दाने हि । हि निश्ययेनालौकिस्यालौकिकसामर्थ्यस दाने आयः प्राथमिको मनोरथो व्यसनप्राप्तिविषयकः सिध्येन्निष्पन्नो भवेत्, व्यसनप्राप्तिः सादिति यावत्, तददाने स न निष्पद्यत इत्यर्थः, । तथा च शुद्धपुष्टिमार्गीयस्य प्रेमासक्तिरूपायां ,सेवायां सिद्धायां प्रथमफलमञैकिकसामर्थ्यप्राप्तिरिति श्रीमदाचार्येरेतस्य प्रथमफलत्व-मुक्तमिति भावः ।

अथेतादशिप्रयोगजनितहेहपातोत्तरं तु वाद्याग्यन्तरभेदेनेदानीं तु देहस्य लेकिक-त्वात्स्थायिमावात्मक्रमम्बरसम्बन्धेनान्तःकरणसेवालोकिकत्वाद्यान्तरेव च मावि परम-काष्ट्रापन्नं फलन्नयेपि मुख्यफलरूपं द्वितीयं फलमाद्वः फल् चेति। अत्र विवरणे फलमदस्य सायुज्यत्वेन व्याख्यानाहितीयं फलं सायुज्यरूपं वा भवेत् । अंत्र वाशन्दो विक-त्पार्थः । यद्यतिक्रपाविशिष्टमुळाचार्यस्तपश्चीमद्रजभक्तेगितविशिष्टा प्रभोस्ताद्रसमूळेच्छा स्थात् । भत्र सायुच्यं शुद्धपुष्टिमार्गीयमेव विवक्षितम्, न त्वन्यत् । शुद्धपुष्टिमार्गीय-सेवाफलसेव निरूपणात् । नतु सायुज्यमेकविधमेव शास्त्रान्तरेषु श्रूयते, न त्वन्यप्रकारकः मतो न त्वन्यदिति निपेधो नोपपथत इति चेत् । अत्र बदामः । द्विविधं तावत्सायुज्यं स्यूठतया । तत्रैकमभेदसम्बन्धघटितम् , द्वितीयं तु भेदसम्बन्धघटितम् । तत्राद्यं 'ब्रह्म वेद महीव भवती'त्यादिश्वतिष्रमाणसिद्धम् , साधारणानुग्रहात् केवलमर्यादारूपमेकविषमेव । द्वितीयं तु त्रिविधम् । तत्रैकं 'त्रह्ममूतः प्रसन्नारमे'त्यादिगीतावाक्यसिद्धम् । त्रह्मभावी-त्तरसामयिकोत्तमाकस्मिकक्रपाजनितपरमयक्तिलागजन्यभगवदानोत्तरसामयिकभगवद्यवेश-रूपगृहादिप्रवेशवत् । प्रवेशस्य मेद एव सम्भवाद्भेदपटितत्वं ज्ञेयम् । द्वितीयं तु 'ब्रह्मविदामोती'त्यादिश्रुतिसिद्धम् । ब्रह्मभावोत्तरसामयिकाकस्मिकोत्तमतरक्रपाजनितभक्ति-ठामजन्यमगवद्यवेशरूपसासुज्योत्तरं तत्सहभावविशिष्टसर्वकाममोगरूपम् । भोगोत्तरं खस्मिन्त्रवेशश्च मर्यादासंबिहतत्वात् । तृतीयं तु 'केवछेन हि मावेने'ति वाक्येन 'न ज्ञानं न च बैराग्यं श्रायः श्रेयो भवेदिहे'ति वाक्येन चार्यत्तमतमक्रपया ब्रह्मसाव-जानवैराग्यादि निरपेक्षप्रेमासक्तिव्यसनरूपकेवलभावजनित्रभगवरसहभावविशिएसार्वकालिक-सर्वकामभोगरूपं च । तत्र गीतोक्तप्रवेशरूपसायुज्ये प्रक्षोत्तमप्रवेशमात्रमेव फलम्, विशेष-क्रमाठभावात । न चाक्षरज्ञानमार्गसायुज्यात् को विशेष इति वाच्यम् । अक्षरज्ञानमार्गे स्वभेदेन गणितानन्दाक्षरसायुज्यम् । पुरुषोत्तमज्ञानमार्गे तु भेदेनागणितानन्दपुरुषोत्तम-सायज्यम् , भेदेनातुम्यमानमिति विशेषस्य जागरूकत्वात् । अत एवाचार्याश्रतुर्थस्कन्य-निवन्धे 'सायुज्ये तु रसाधिक्यं मेदेनानुमनात्तत' इत्युक्तवन्तः । किथाक्षरस्य धर्मरूप-त्वाद्वर्मसायज्यम् । पुरुपोत्तमस्य तु धर्मित्वादेतत्वायुज्यसः धर्मिसायुज्यसःपत्वाचासा-धिक्यसीव विशेषरूपत्वाच । ब्रह्मभावीत्तरसामयिकसर्वकामभोगरूपसायुज्ये तु मर्यादा-रूपव्रक्तभावीत्तरं सर्वकामभोगस्य मर्यादापुष्टिरूपत्वात् प्रमाणातुरोधिपुरूपोत्तमेन सही-स्माती मयीदाप्रष्टिस्त्पमहिपीसजातीयसर्वकामभीग एव । न तु शुद्धपृष्टिमार्गीयो ज्ञज-भक्तसजातीयसर्वकाममीगः । न च 'ब्रह्मविदाप्तीती'त्यत्र ब्रह्ममाबोत्तरं सर्वकाम-मोग एव श्रृयते, न तु परममंक्तिलाम इति अह्ममावोत्तरसामयिकमक्तिलामोत्तरं सर्वकामभोगः कथं भवतीन्यत इति वाष्यम् । 'सह महावे द्वाराप्रधानतृतीया-निर्देशात् । तत्राप्रधानतं तु 'अहं भक्तपराधीनो हास्ततत्र इव द्विजे त्यादिप्रमाणेभक्त-विषय एव मगवतो, नान्यविषय इति मध्ये परमभक्तिभवतीति तथोक्तत्वात् । नतु श्रुतिवलेन ब्रह्मसावोचरसामयिकसर्वकामभोगेषि विनैव भक्तिं परमञ्जूणोप्रधानत्व-मंगीकियतामिति चेत ? न । 'इतिहासपुराणान्यां नेदं समुपर्युहरे दिति वाक्या-

दितिहासपुराणादिषु क्रत्रापि भक्तिमार्गातिरिक्तमार्गे ब्रह्मणोप्रधानत्वस्याश्रूयमाणत्वात् । अपरञ्ज, यदि ब्रह्ममावोत्तरसामयिकसर्वकामभोगो विनेव भक्ति खात्तरा त्वदुक्तं घटेतापि, न त तथा । यतस्तादशसर्वकामभोगस्य प्ररुपोत्तमज्ञानजन्यभगवत्प्रवेशरूपसायुज्यसाध्य-स्तात् । तत्र पुरुपोत्तमज्ञानं च भक्तिसाध्यम् । 'ब्रह्ममृतः प्रसन्नात्मे'त्यारम्य 'विश्वते तदनन्तर'मिलन्तेन प्रपट्टकेन भगवता पुष्टिमर्यादामार्गे एवमेव सिद्धान्तितत्वात् । अन्यया सर्वेपामेव ब्रह्मभावापन्नानां सर्वकामभोगः प्रसञ्जेत, नियामकाभावात् । अतो ब्रह्मभावी-त्तरसामयिकसर्वकामभोगस्य भक्ति विना जायमानत्वाभावादप्रधानत्वं परवद्यणो मक्तिकृत-मेव, न तु भक्तिं विना कुत्रापीति मदुक्तमेव साधीय इति दिक्। अत एवास्वातस्यभिया 'मुक्तिं ददाति कहिँचित् स्म न भक्तियोग'मिति भगवतो मक्तियोगदानाभावः श्रृयते यस कसचिदिति दिक् । तृतीये सायुज्ये तु वेदमर्थादासंवठनाभावात् प्रमाणातीत-स्वरूपेण प्रमाणातीतमक्तानां प्रमाणातीतसर्वकामभोगः । एवश्च चतुर्वियसायुज्यसापि त्रमाणसिद्धत्वेन त्रकृते सायुज्यपदेन भेदचटितसायुज्येषु तृतीयमेव सायुज्यं विवक्षितम् । इदमेव च शुद्धपुष्टिमार्गीयं सायुज्यमिति । अत्र 'त्राणेन सायुज्यं सलोकतामाप्रोती'त्यादि-श्रुतिप्रयोगाद्युजिर् योग इति घातो'र्वहुलं छन्दसी'ति वाहुलकाद्भावे किपा युक्शब्द-सिद्धिः, ततः सहशब्देन समासः, ततो वोपसर्जनस्रोति सहशब्दस्य सादेशः, ततो भावे ष्यन्यस्यश्च । यद्वा । सहयुनक्तीति सयुक् किप्चेतिस्त्रेण कर्तरि किप्, सयुजो भावः सायुज्यं सहभाव इति ज्ञेयम् । अत्रेदं तत्त्वम् । कदाचिदतिक्रपायां पुरुषोत्तमप्रवेशमात्र-ळक्षणसायुज्यवतो बह्यमावजनितप्रवेशोत्तरं सर्वकाममोगरूपसायुज्ययोग्यतावतश्चापि शुद्ध-पुष्टिफलप्राप्तिः केपाञ्चिद्भवति, मुक्तोपस्पव्यपदेशादिति न्यायात् , नतु सर्वेपाम् । अन्यया मार्गभेदकरणवेयर्थ्यापात इत्सवधातव्यम् । नन्वेतादशशुद्धपुष्टिफलप्राप्तिश्चेत्वेपामिद्भवति ताईं तत्सायुज्यं किमधें दत्तमिति चेत्? खस्य सत्रचेच्छत्वादि ज्ञापियुत्तमिति ग्रहाणेति सर्वे चतुरस्रम् ।

अय यस्मिन् जीवे यादशी क्रुपा तस्मिन्ताद्यफळदानौपयिकगावप्राकळार्ष्वैक-सेवया ताद्यभगवद्भं फळिमिति सिद्धान्तः, तथा च यस्मिन् व्रजमक्तरत्निगितिविशिष्टा भगवत्क्रमा देहपातोत्तरक्षण एव साक्षादंगसंगविपियणी तस्य तु पूर्वोक्तप्रणात्येतदेहे तत्क्षण एव मनिस सप्नादौ वैतदेहपातोत्तरं तु वृन्दावनादौ चाविठम्वेन साक्षादंगसंगएव भवति। यस्मिस्तु देहपातोत्तरक्षण एव न साक्षादंगसंगविपियणी क्रुपा, किन्तु विठम्बेन, तस्यापि प्रेमोत्तरत्यमाव एव वा प्रेमासक्तयनन्तरमेव भगवदिन्छ्या वा देहपाते प्राप्ताठोकिकदेहे प्रेमाधवस्थाविभावेन व्यसनाववस्थाविभावेन वा विठम्बेन च साक्षादंगसंग एव भवति। यस्मिस्तु दास्यसखित्वाद्यपिकारियपिणी क्रुपा तस्य तु तादम्भावपूर्वकरीवया पूर्वोक्त-प्रणान्येतदेहपातोत्तरं वृन्दावनादौ दास्यसखित्वाद्यपिकारिविश्वाटाठोकिकदेहप्राप्तिस्तं तृतीयं फलं भवतीत्याहः अधिकारो चेति । सायुज्यरूपफलदानेनाधिकारिशिष्टदेह-प्राप्तिनी भवतीलर्थः । अत्र सेबौपियकदेही वा चैक्कणठादिष्विति विवरणोक्त-वैक्कण्डपदेन 'गोक्तरुं वनवैकुण्ठ'मिति कृष्णोपनिपदुक्तेः शपद्यातीत्तरगवित्रवासस्थानं व्यापिवैकण्ठान्तर्गतं बृहद्वनं नन्दीश्वरं चोच्यते । आदिपदेन श्रीवृन्दावनश्रीमद्रोवर्धनादि च । तत्र सायुज्यसूपफलादानेऽधिकारः सेवीपयिकदेहरूपो चायवा भवतीत्वर्थः । वैकुण्ठा-न्तरस शुद्धपुटिमार्गीयफलरूपभगवहोकलाभावाद् गोकुलसेव तारम्भगवहोकलाहे कुण्ठ-पदेन श्रीगोक्तलम्, आदिपदेन चन्दावनादिकं चामिमेतिमिति बोध्यम् । अञ्चालौकिक-सामध्ये यथावान्तरफलरूपम्, मुख्यफलं तु मुख्यसायुज्यमेव, एवमेवाधिकारिदेह-प्राप्तिरूपं तृतीयं फलमप्यवान्तरफलरूपमेव, गुरूयं फलं स्विपकारिदेहद्वारेवात्रापि अस्य-सायुज्यमेव । खदत्ततादगधिकारिदेहकुत'त्वरपृष्टप्रियवार्ताकथनं च त्रखयज्ञोस्तिव'त्यादिरूप-प्रियतगरेवासन्तुष्टश्रीमद्रजमक्तरत्नाद्यग्रहेणैवेति बुध्यस्य । अत एवास्त्रौकिकस्य दाने हीत्यत्राधिकारो वेलन च फलपदामयोगः सायुज्य एव च फलपदमयोगश्रा अत्रातिरहस्यत्याच्यीमदाचार्यरहोरठौकिकसामध्यसायुज्यवैक्कण्ठादिपदानि परोक्ष-वादत्वेनेव प्रयुक्तानीति ज्ञेयम् । नतु यत्र परशुरामश्चीपतिविरिधिवदछौकिकसामर्थ्य-भोगाधिकारा दृष्टास्तत्र न सर्वदा दृष्टा इति सामर्थ्यभोगत्वाधिकारत्वसामान्यादेतेषामपि नाहाः स्यादिति न परमफठलमेतेपामिलाशंक्याहः न कास्रोत्र नियामक इति। अत्राहीकिकसामर्थ्यमोगाधिकारेष्र सर्वोत्तमत्रसुत्रीताधायकत्वात् काल आधिमोतिक आध्यात्मिक आधिदैविको वा नियामको न भवति, भगवित्रयम्यत्वादित्यर्थः । दृश्यते छोकेपि असदत्तसामर्थ्य भोगेथिकारे वाधिकारिणो नियामकत्वाभावः । अत एवोक्तं सगणसीव कालाधीनत्वस्, न गुणातीतस्येति 'मन्निष्टं निर्मुणं समृत'मिलादिना प्रभुणे-काददो । तस्मात्रेषां कालाधीनत्विमिति वयाणां फलत्वं निःप्रत्यहमित्यास्तां तावत ।

मस्त्ररूपिनदोचलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः संगाच्छतसहस्रग्नः इति द्रामस्कन्धीयैकादग्न-स्कन्धीयभगवद्वाक्येभ्यो भगवत्युपाधिरूपजारभावयुक्ताः । अप्रतिवन्धेन प्रभुसमीपं गता अन्यपूर्वास्त् सर्वभावप्रपत्तिपूर्वकिनस्पधिप्रियत्वभावयुक्ताश्च भगवति । तत्र परकीयावामेव रसस्य परमा काष्टेति रसशाश्वसिद्धान्तादनन्यपूर्वाणां नन्दाधीनानां भगवति पतिभाव-युक्तानां कुमारीणामध च निरुपिषिप्रयत्वभावयुक्तानां नित्यसिद्धानां जारभावयुक्तानां च श्चतिरूपाणां चान्यपूर्वाणां परकीयात्वात् परकीयात्वधर्मविशिष्टत्वेनेव परमकाष्टापन्नरसरूप-भगवस्त्राप्तिः । न तु कुमारीणां स्त्रीयात्वेनान्यपूर्वाणां तु परकीयात्वेनेति भेदः । तथा सति विवाहितानामेव स्त्रीयात्वात् श्रीभागवते क्रमारीभिर्भगवतो विवाह उक्तो भवेत । अन्यपुराणादिषु मूलमाधवमाहात्म्ये रुनिमणीविवाहात्पूर्व क्रमारीणां भगवता समं विवाहः श्रुतो यद्यपि तथापि स कल्पान्तरीयांशावताररूपश्रीकृष्णविपयकः । तत्कल्पीयश्रीकृष्ण-सरूपसांशलात् तसापि सरूपस पूर्णलेनैव व्यासचित्तप्रसादो जातः सात् । तसा-त्सारस्त्रतादिकल्पान्यकल्पीयावतारा अंशावतारा एवेति जानीहि । निरूपितं चैतत्सविस्तर्र मत्कृतवहिर्भुखमुखमर्दनाख्ये यन्य इति तत्रैवावलोकनीयम् । नतु यदि भगवति पतिभाव एव कुमारीणां तदा महिपीत्राप्यत्रमाणातुरोधिभगवत्स्वरूपत्राप्तिः स्थान्न त छोकवेदातीतप्रमाणानन्तरोधिस्वरूपप्राप्तिः स्यादथ च तदनुरोधेनाश्रुतोपि विवाहः कल्पनीयः स्वादिति चेत् । अत्र त्रूमः । 'कात्यायनि महामागे महायोगिन्यधीश्वरि । नन्दगोपसुतं देवि पतिं में कुरु ते नमेः ।' 'भूयान्नन्दसुतः पति'रितिमन्नयोर्नन्दसुत एव पतित्वप्रार्थना भावना च । स श्रीमान्नन्दस्तस्त वजे 'एकादशसमास्तव गुढाचिः सवले-वस'दिति तृतीयस्कन्धीयश्रीमदुद्धनवाक्यादेकादशवर्षपर्यन्तमेव स्थितः । तदुत्तरं त मधुरायामेव गतः । यज्ञोपवीतं च वैश्यानां द्वादशे वर्षे, यज्ञोपवीतं विना च न विवाहः । स विवाहोपि तजातीयानामासुरपैशाचगान्धर्वभेदेन त्रिविधः । तत्रापि वैश्यस्यासुरो सुल्यः । तत्र द्रच्यादानादासुरः, छलेन कन्याहरणात्मैशाचः, गान्धर्वस्त्वन्योन्यानुरागेण त्वं मे भार्या त्वं मे पति'रितिसंमयरूपः । एवं चात्र यज्ञोपवीतकालामावेन प्रभोर्यज्ञोपवीताभावा-देकादशवर्षाभ्यन्तर एव च कुमारीणां भगवत्सम्बन्धाच कोपि विवाहो नात्र वक्तुं शक्यः । तथा च विवाहजनितपतिलाभावान्न महिपीप्राप्यस्वरूपप्राप्तिर्न वा विवाहकल्पनेति सुध्यस्व। न च 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादासंग इति वाच्यम् । भगवत्सकाशात् प्रमाणा-त्रीतफलप्रास्या तासां पतित्वप्रार्थनैय जाता, न तु विवाहजनितपतित्वप्रार्थनेत्युन्नयनात् । अन्यथा 'नन्दगोपसुतं देवि पति में कुरु ते नमं' इत्यत्र विवाहोलेखोपि कृतः स्मात् । नस्मादन्याधीनतानिवारणार्धं निःशंकतया सर्वदा मिलनार्थं च 'स वै पतिः स्मादकुतोभयः खयं समन्ततः पाति भयातुरं जन'मित्युक्तलक्षणपतित्वमेव प्रार्थितं तामिर्न तु विवाह-जनितपतित्विमिति । अत् एव प्रमाणातीतायां रासङीछायामेव तासामाकारणम् । यतश्च

न निनाहितपतिभावना प्रभावत एव च न तासामन्यपूर्वामिः सह लीलायामीर्घ्यादिकं जातम् । विवाहितपतित्वे सति त्वीर्ष्यादिकं कासाधिद्पि सर्वदावश्यमुद्भवेदेवः सत्य-भामादिवत । न च 'तस्या अमृनि नः क्षोभं क्रविन्त्सचेः पदानि यत् , यैकापहृत्य गोपीनां रही संक्तेऽच्यताधर'मिखन्नेर्ध्या तासामपि श्रूयत एवेति वाच्यम् । नेथमीर्ध्या सहमोगेपि लेकेन भ्रेके इत्यस्मित्रंशे ईर्ध्या । तथा च समानशीठन्यसनरूपा सखी मृत्वा प्रियवित्र-योगजनितात्यसह्यास्मद्वित्रयोगजनितं दुःखं ज्ञात्वापि यदस्मान् विहाय भंके तत क्षोधं जनयंतीति सखीत्वप्रयुक्ततत्त्त्तेहजनितेष्यां, न तु सपत्तिमावजनितेति निर्णयात् । अत एव 'दृह्युः त्रियविश्केषमोहितां दुःखितां सखी'मित्यत्रे तस्यास्तासां च सखीभाव उक्तः । अत एवाये तत्सहभावेन रासठीला, अन्यथा तया सहान्याभिः सह वा रासलीलायाम-मर्यादरसो न स्वात् । तस्मादस्मद्रक्ताभित्राय एवात्र । विवाहितपतिना सपलीसहभावकृत-टीलायां त बहिरीज्योदिभावादरीनेज्यन्तरीज्योसंवलनं तिष्ठत्येव लोके राजमहिपीणाम् । अत एव वासरदाननियमोपि तत्र, अत्र तु सर्वदा सर्वसंविठतत्वेनैव छीलाकरणादिति महदेव बैलक्षण्यमित्यास्तां ताबद्यसक्तात्रप्रसक्तचिन्तया । एवं चेतादशपतिभावेनानन्यपर्वाणां कमारीणां जारभावेनान्तर्गहगतानां निरुपधित्रियरवमावेन च रासमण्डलमण्डनानां च परमकाष्ट्रापन्नरसरूपभगवत्त्राप्तिः, तथा च 'गोपीभावेन ये मक्ता' इत्यादिप्रराणवाक्यात तादशमावसजातीयभावेनेवाधनिकानामपि तादशमगवत्राधिरिति सिद्धम् । तत्रायं रसो-परिच्छित्र इत्यपरिच्छित्रस्य रूपसर्वभावप्रपत्येकलम्यः । तत्र जारमावी न सर्वभावप्रपत्तिरूपः कामेकमावणूरकत्वेनैव तस्योद्भवात्, परिच्छित्रसारूपलात् । अत एव तेन भावेनास रसस्य न प्राप्तिरिति तासां प्रतिचन्धोपि जातः । तस्य देहस्य च सगुणभावाश्रयस्वेन सगणत्वादेव तत्त्यागानन्तरमेव सर्वभावप्रयत्या निर्गुणताद्यसस्वरूपप्रियप्राप्तिस्तासामजनिः अन्यथा तद्भावस्य सर्वभावप्रपतिरूपलैन निर्शुणले तच्छरीरस्य च निर्गुणस्ये तेनैव शरीरेण त्रियप्राप्तिः स्याद्रासमण्डलमण्डनानामिव । अत्राधिकपूर्वपक्षसमाधानानि त फल-प्रकरणीयसुरोधिन्यामवङोकतीयानि । तथाचातिप्रतिकूलद्रेपादिभावेनापि चेत् प्रसुर्योगीन्द्र-प्रार्थ्या मुक्ति ददाति तदातिप्रेमसंगितजारभावेन कथं न गुणातीतरसरूपस्तरूपं ्दद्यात् । परन्त्वेतदेहपातानन्तरमेव सर्वभावप्रपत्तिगुत्पाधेव दास्यति । एतादशस्त्ररूपस सर्वभावप्रपत्येकरुभ्यत्वात् । एवं च सति यद्येतदनन्तरमि सर्वमानप्रपत्तिरेव गाविनी. ताह मगनति सर्वभावप्रपत्तिस्य कार्या, न तु जारमावः। 'प्रशास्त्राहि पंकसे'ति न्यायात्। यदि कुत्रापि सर्वोपमदेन जारमाव एयोदेति तदा मगविदक्षेत्र तथा, परन्तु सर्वमाद-प्रपतिस्तादीव तन्नापि फलं दास्त्रतीति ज्ञेयम् । न च 'ये यथा मां प्रपदन्त' इति प्रतिज्ञानिरोध इति वाच्यम् । सर्वभावप्रपत्तिरुग्यप्रभुरूपप्राप्ती जारभावजन्यकागप्रतिरूप-फलखाप्यन्तर्भृतत्वात् प्रतिज्ञाविरोघाभावात्, तस्माजारभावेन भगवद्गजनं न कर्तव्यमेव ।

अत एव सर्वभावप्रपत्तिसहितानां .रासमण्डलमण्डनानामपि कामपूर्तिरूपफलमपि दत्तं प्रभुणा, अन्यथा तन्न दत्तं स्यात् , ततो ज्ञायते सर्वभावप्रपत्तिलम्ये फले तद्भप्यन्तर्भतमिति । न च पतिभावेषि न सर्वभावप्रपत्तिः, पतित्वभावस्यापि परिच्छिन्नत्वादिति शंकनीयम् । पतित्रतानां पत्यो भगवताज्ञानपूर्वकभजनस्य विहितत्वात् सर्वत्र सर्वदा सर्वसमयेषु च मम पतिरेव गतिरिति सर्वभावप्रपत्तेः सत्त्वात् । एवं च सित यत्र विवाहिते हौिककेपीयं रीति-स्तत्रालौकिके साक्षाद्भगवित पतिभावे सर्वभावप्रपत्तिरिति किं वक्तव्यमिति । न च तर्हि महिपीणां कुतो न सर्वभावप्रपत्तिजनितं फलं जातमिति वाच्यम् । विवाहरूपसंस्कारस तत्र प्रतिवन्धकत्वादिति दिक् । तथा चानन्यपूर्वकुमार्यभिष्रेतकुमारीसजातीयपतिभावे-नान्यपर्वव्रजसीमन्तिनीनिष्टनिरुपिषित्रियत्वभावेन वा भजनं कर्तव्यमिति निष्कर्पः । तत्रेदं भजनं श्रीमद्रजभक्तभजनोपेक्षया स्नातक्र्येण न कर्तव्यम्, यत एताहम्भावेन भजने 'मन्माहारम्यं मत्सपर्या मच्छ्रद्धां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्ध नान्ये जानन्ति मर्मणी'त्यादि प्रराणेऽर्जुनं प्रति भगवता खसपर्यां गोपिका एव जानन्तीत्यक्तत्याद्वजभक्ता एव गुरवः । तथा च तत्समकक्षतया स्वातत्र्येण भजने गुरुहेलनरूपापराधः प्रसज्येत। तथा च भगवान फलं न दद्या दाचार्य मां विजानीया दिति वाक्यात् । किय, 'न पारवेऽहं निरवद्यसंयुनां स्वसाधुकुत्यं विद्युधायुपापि वः । या मामजन् दुर्जरगेहर्श्रयलां संवृध्य तद्वः प्रतियात् साधने'त्यादिफलप्रकरणीयप्रभुवान्यादयं प्रभरेतदधीन एव सर्वदा कीत-जनवन्न त्वन्याधीनः, अतोपि न तदुपेक्षया भजने फलप्राप्तिः । न च 'अहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतः इव द्विज । साधुभिर्शन्तहृदयो मक्तैर्भक्तजनिषयः । नाहमात्मानमाशासे मद्रकैः साधुभिर्विना । श्रियं चात्यन्तिकीं महान् येषां गतिरहं परा । ये दारागारपुत्राप्तान् प्राणान् तित्तमिमं परम् । हित्वा मां शरणं याताः कथं तांस्त्यक्तुमुत्सहे । मयि निर्वद्वहृदयाः साधवः समदर्शिनः । यशे कुर्वन्ति मां भत्तया सत्स्त्रियः सत्तिति यथे'त्यादिनाम्परीपादिभक्ताधीनत्व-मपि श्रयते, न त्वम्बरीपादेरेतत्त्वरूपप्राप्तिरिति वाच्यम् । 'भक्तिभेदो षटुविधो मार्गैर्भामिनि मार्यते । खमावगुणभेदेन पंसां भावो विभिद्यतं इतिवाक्याद्रक्तिमार्गोनेकविषः, तेषु च मक्तिमेदेप्वेतासां मक्तिरव्यत्तमा, परमकाष्टापञ्चस्यस्पलामात् । अत ए'वैताः परं तनुभूनो नत गोपप्रची गोपिन्द एवं निरिष्ठात्मनि रूढभावाः । यान्छन्ति यद्भवभियो गुनयो . पं च कि मद्यजन्मिमरनन्तकथारमस्त'। अप्रैता गोपवध्यः परमित्रायेन तनुभृत इस-वन्ये मक्ता अतिशयेन तनुभृतो न भवन्तीत्युच्यते । नन्यत्र कि कारणमित्यार्गाभाषा-

वि च कि महजन्माभरान्तकपारमस्य । अन्तता गापवर्का परमानव्यक ततुमृत हर्तः

जन्ये मक्ता अतिशयेन ततुमृतो न भवन्तीस्तुच्यते । नन्यत्र किं कारणिमसार्वाधापागाष्टुः गोक्निद् एवेति । गोक्निद् एव निरूदमाताः, न स्वन्यस्मित् । निरूदः पृतुःमश्वरयो भागो सामां ताः । यथा निरूदशस्त्रे स्युखतिर्व वर्त्तम्या तारमर्याभागावर्यनामां
मार्यपीति मानः । गोगोकुनेन्द्रवाचयेन गोक्निद्यस्त्रे च धर्मिमात्रक्रातामां निरुत्ति॥ ।
नन्यन्यभावमक्ता अपि महिष्यादयो धर्मित्रा एवेसाश्वरायमस्य निरिन्यस्मनीति ।

निसिलानामन्येपां धर्मिणां धर्माणामप्यात्मा मूलक्तपधर्मीत्यर्थः । तादशत्यं श्रीयशोदा-नन्दने श्रीकृष्ण एव, 'कृष्णमेनमवेहि त्वमारमानमखिलात्मना'मिति वाक्यात् । तथा चान्ये धर्मिपरा अपि न निविकारमस्त्रस्पश्रीकृष्णरूपधर्मिपरा इति भावः । नन्वेवं किमित्ययं भावः स्त्यते, भिन्नरुचिहिं ठोक इति न्यायाद्यस यद्रोचते स तमेव भावं तमेव खरूपं च सर्वोत्कृष्टं जानातीति चेत्तवाह बान्छन्ति यद्भविभयो गुनय इति । पूर्व संसार-भयेन मनयः मननशीला नत्वा प्राप्तज्ञाना निष्ठत्ताविद्याः शुकादयोपि यद्यस्मात्कारणात वाञ्छन्ति यं भावम् । तथा च येन निःशेपाविद्याभाववन्तस्त एवान्यप्रकारकं भावमन्यप्रकारकं भगवत्स्वरूपं च सर्वोत्क्रप्टत्वेन परमकाष्ठापन्नं जानन्तीति भावः । किथ्र. वयमपि वैश्या-पेक्षयोत्कृष्टाः क्षत्रियाः ठीकिका अपि वाञ्छामः । यतोनुभावदर्शनं विना नोत्कृष्टं मन्यते कोपि कमि । तस्मायत्र होिककाहोिककानां वाञ्छाख्यावस्त्रस्यरूपमेव तदाराक्ताश्य सर्वोगिरि विराजमाना इति कि वाज्यमेतरभावसीतस्यरूपस्य तत्रिप्रानामासां सर्वाधिकत्व इति निगर्वः । अतः कारणादनन्ताः कथा यस्यासावनन्तकथः श्रीकृष्णस्तस्मिन् यो रसोद्रोधामाववान् तस्य वद्यजन्मभिः सहस्रमुखचतुर्मुखादिजन्मभिः किम् १ न किमपी-त्यर्थः । यद्वा, जन्मभिः पुनःपुनर्जन्मभिरनन्तकथारसस्य तस्य कि वस अक्षरस्वरूपम् ? न किमपि । तेपां मनिस ब्रह्मसुरूपमप्रयोजकं भासत इत्यर्थः । तथा चानन्तकथारस-निष्ठत्वे जन्मैव वरम् , न तु मुक्तिरिति। तथा चैतन्मार्ग एतासामेव गुरुत्वेनान्यस्वरूपस्था-न्याधीनत्वेप्येतासां भावसः सर्वोत्तमत्वात् परमकाष्टापन्नरसरूपमगवत्वरूपमेतद्धीन-मेवेत्वपि विचार्यासामेवातिरेन्येन रासकरणे तत्वरूपप्राविस्तरहमहेण, न तु स्रातःथे-णेति ज्ञेपम् । अपरं च 'आसामहो चरणरेणुजुपामहं स्वां वृन्दावने किमपि गुल्मळती-पधीनाम् । या द्रस्यजं खजनमार्यपथं च हिल्या भेज्रमुकुन्दपदवीं श्रुतिभिविंसग्याम्'. 'बन्दे नन्दज्ञज्ञाणां पादरेणुमभीक्ष्णशः । यासां हरिकथोहीतं प्रनाति स्वनत्रय'गित्या-दिना वजसत्ताः खजनसार्वपथस च परमकाष्ठापन्नस लागेन मुकुन्दस्य मोक्षदातुरपि पदवी येन मार्गेण भगवान गच्छति तं मार्गमेव तचरणरेणुसंविततं मेजुर्न तु सुक्तिम्। तथा च मुत्तयपेक्षयापि भगवचरणरेणरेव सर्वोत्कृष्ट इति सिद्धम् । एवं चैतादक्चरणरेणरेता-द्यातुमावज्ञापने व्रजतीमन्तिन्य एव गुरव ह्येतासामसृष्ट्यचेव मगवघरणरेणुप्राप्तिरिति श्रीवजभक्तचरणरेणुसम्बन्धि गुरमञ्जीषधिजन्मापि प्रार्थितमतिदीनतया श्रीमदुद्धवैर्वन्दनं च तज्ञरणरेणोरेव च कृतमन्यया गुर्ववज्ञाकृतवताजनितापराधेन न भगवज्ञरणरेणुप्राप्ति-रिति दिक । तस्मादेतासां गुरुत्वादेतदधीनत्वाच तचरणरेणुदाखेनैवैतादशभगवरप्राप्तिर्ना-न्यथेति निःप्रत्यहम् ।

सादेतत् । अयं सर्वोषि यत्नो रसरूपशुखरूपफलपात्यर्थमेव । 'रसो वे सः, रसं क्षेवायं कच्यानन्दीभवती'ति श्रुला रसरूपगणस्त्रामेरेव परमफलत्वात् । सा च

प्राप्ति 'स्तेनैव सर्वभावेन परमानन्दमश्रुते' इति नादिवन्दूपनिषच्छुत्या 'सोश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिते'ति तेतिरीयोपनिपच्छुतेथ सर्वभावप्रपत्तिरुन्यसर्वकामभौग-रूपा । स च पूर्णसर्वकामभोगोपि तेषां व्रजसीमन्तिनीसदृशभावेनैव, नान्यभक्तमावसजा-तीयभावेन । एतदतिरिक्तस्थले प्रभुरंशेनैव, न तु पूर्णस्वरूपेणेति । तथा च तत्कामनया भजने कियमाणे व्रजसीमन्तिनीदासकरणेपि मनसि तत्समताभावनासत्त्वात् कापट्य-सिद्धौ तासां गुरुह्वपरवेन सकपटमजने फलसिद्धेरमावस्तत्समकक्षता च स्वादिति चेत्, अत्र त्रुमः । परमकाष्ठापन्नरसरूपो भगवान् हि लोकेतिरहस्वतमां पुष्टिलीलां यत् प्रकटित-वान् तिस्कमर्थीमिति प्रन्छामः । न च 'आगामिनि विरिची तु जाते रष्ट्रचर्थमुद्यते । कर्लं सारस्वतं प्राप्य बजे गोप्यो भविष्यथ । पृथिच्यां भारते क्षेत्रे माधुरे मम मण्डले । चुन्दावने भविष्यामि श्रेयान् वो रासमण्डले । जारधर्मेण सुस्रेहं सुदृहं सर्वतोधिकम् । मयि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति वृहद्वामनपुराणोक्तेः श्रुतीनामनुग्रहार्थमिति वाच्यम् । अनुग्रहस्य श्रुतिनिमित्तप्रदर्शितप्रकृत्यतीतलोकेपि कर्तुं शक्यत्वात् । न च 'पुरा महर्पयः सर्वे दण्डकारण्यवासिनः । दृष्ट्वा रामं हरि तत्र भोक्तुमैच्छन् सुविग्रहम् । ते सर्वे स्त्रीस्य-मापन्ना समुद्भताश्च गोकुछे।हीरं सम्प्राप्य कामेन ततो मुक्ता भवार्गवादि'ति । 'अप्रिपुत्रा महात्मानस्तपसां स्नीत्वमापिरं । भर्तारं च जगद्योनिं वासुदेवमजं विशुम् । कृष्णस रमणार्थं हि सहस्राणि च पोडश । गोप्यो रूपाणि चकुश्च तत्राक्रीडन्त केशव'मित्सादि पभपुराणोत्तरखण्डमहाकौर्मादियासहपुराणादिवचनसिद्धदण्डकारण्यवास्वच्यमहर्पीणाम्छ-ग्रहार्थमित्यपि वान्यम् । दण्डकारण्यस्यमहर्पाणामपि तत्रैव स्नीदेहं सम्पाद्य रामरूपेणैव न रमणं कृतम्, किन्तु तरेहपातानन्तरं स्त्रीदेहं सम्पाय बद्याण्डान्तर्वर्तिवृन्दावन एव श्रीकृष्णरूपेणेव रमणं कृतम् । एवं च तदेहपातानन्तरमठौकिकदेहं सम्पाद्य श्रुतिप्रदर्शित-वृन्दावन एव कुतो नातुम्रहं कृतवानिति प्रश्ने तवोत्तराभावात्, न च खतन्नेच्छो भगवा-निति याच्यम् । 'अनुमहाय मक्तानां मानुषं देहमाथितः। भजते तादशीः कीडा याः श्रत्वा तत्परो भवेदि'ति फलप्रकरणीयवाक्याद्भकानग्रहार्थमेवैतादश्लीलाविशिष्टप्रभुप्राकट्यात् । प्रपञ्च निःप्रयोजनकप्राकट्यसाश्चतत्वाच । न चातुग्रहं विना नैताद्यफलप्राप्तिरिसतुग्रहेण प्रापियकजीवानामप्येतदेहपातीचरं ताहश्रफलदानं तत्रैव शिखा कृतो न करोतीति वाच्यम् । मगवान् हि रसरूपखरूपं प्रापियकजीवानामपि केपाथिदातुं विचारितपान् खमुख्यमक्तेच्छापूर्वकस्त्रेच्छया । तत्र रसस्त्यमगवद्याप्तिस्तु रसस्त्यमावेनेय योग्या, नान्यास्त्रमावेन, 'ये यथा मां भवधन्त ' इति धारपात् । तत्र रसस्त्रमावस्यरूपं साधनं वेदादिषु कुनापि नोक्तमतः प्रपन्ने वृन्दावनं रसह्तपखखरूपं रसह्तवं परिकां च तस्पारवतु-गुणं रसरूपं साधनं च प्रकटं कृत्वा तादशसाधनेन तादशस्त्रस्पर्धाशं महप्यादीनां कृत-वान् प्रभुः, तदनन्तरं तादरासाधनस्याविभीवादतिमाग्यवतां नीवानां तदनुष्ठाने तत्स्वरूप-

प्रातेनिःप्रत्यृहत्विमिति तथाकरणाभावात् । न च रसरूपभावमत्रादत्वानुम्रहेणेव कृतो न ताहकफलदानिमित वाच्यम . खतन्नेच्छेन भगवतैव 'ये यथा मां प्रपवन्ते तांस्त्रथेव भजा-म्यहं मित्युक्तत्वात् तादक्प्रतिपत्तिं विना तादश्चानुप्रहाभावात् तादशफलदानाभावात् प्रपत्ते-रिंप तत्रैय दानेत्र त्राकट्यवेयर्थ्यभिति पूर्वभेगोक्तम् । न च 'नायमात्मा त्रवचनेन रुम्यो न मेध्या न बहुना श्रुतेन, यमेवेप बृणुते तेन रुम्य' इति मुण्डकोपनिपदाक्याद त्रिनापि साधनं भगवत्त्राप्तिरिति वाच्यम् । एतद्वाक्यानुपदीक्तं नायमुहसा बलहीनेन रुग्यो, न च प्रमादाचरसो वाप्यितंगात्, एतेरुपार्ययंतते यस्त विद्वांस्तस्येप आत्मा विश्रते श्रह्मधामे तिवाक्य 'एतेरुपायेर्यतत ' इत्हुक्तेः पूर्ववाक्येन मर्यादीयसाधनमात्र-निषेष एव. न त एतेर्मन्मनसि स्थितेरुपायेर्वजभक्तसजातीयभावादिभिः यः कथन यतते तस्य भगवद्वश्चीकारकसर्वात्मभावरूपवललाभादेप आत्मा महारूपं हृदये प्रकटं धाम विशते प्रविष्टो भवतीत्पर्याच भर्यादातीतसाधननिषेध इति त्वद्वक्तरनवकाशात । अन्यथा फलख्याहतिः । यत्किश्चित्साधनसाध्यसैय फल्त्वात् । तस्मादतिभाग्यवत्तराणां जीवानामेतादशसायनेनेवैतादश्रफलशास्यर्थमेतादशीवतार इति । एवं च व्रजभक्तसमानभावे-नामजने तरफठप्राप्तेः कसाप्यभावादेतादशमार्गप्राकट्यवैयर्ध्यापातः सात । अत एव 'क्षियो वा प्रस्पो वापि भर्तभावेन केशवस् । हृदि कृत्वा गति यान्ति श्रुतीनां नात्र संशय' इति बहुद्दामनपुराणे । 'येपामहं प्रिय आत्मा सुतश्च सखा सुहुदो देविनिष्ट'मित्यादिना श्रीभागवते चोक्तम् । अन्यथैतादृग्वाक्यं व्यथे सात् । तस्माद्रजमक्तसञातीयमावेनेव मजनं कर्तव्यम् । परन्तु ब्रजभक्तदासपूर्वकमेव, न तु स्वातत्र्येण, ब्रजभक्तानामेतन्मार्ग-गुरुत्वात्यभोस्तदधीनत्वाचेति निष्कर्ष इति सर्व समक्षरम् । न च प्रसोर्वजनकाधीनत्वेन तदासकरणेपि यदि ताः प्रतिवन्धं कुर्युः प्रमोः सम्बन्धपदाने स्नीसभावसिद्धप्रसरेर्धया तदा कवमेतादशफलप्राप्तिरिति वाच्यम् । रसरूपप्रभोरेव फलत्वात् रसस्य च विभाषात-भावन्यभिचारिसमृहरूपलात् तत्र विभावलेन प्रजमकानां रसरूपप्रसुलात् तेपामप्यतु-गर्बेनेतारम्मार्गशक्ट्यस जातत्वेन तत्कृतेर्वया प्रतियन्वामात्रात् । किय, यत्रेव लोकिको नायकोनेकनायकानामेककालावच्छेदेन रसदानं कर्तुं न शकोति तत्रैवेर्ष्यापि सम्मवति । अत्र तु प्रभोरलैकिकत्वात् 'कृत्वा तावन्तमात्मानं यावतीर्गोपयोपितः । रेमे स मगुनास्तामिरात्मारामीपि लीलये'स्त्रोचानन्तरूपत्वेन सर्वेषां रसदानकरणसमर्थत्वात क्रम्यानकाद्याः, यतः सर्वत्रेच सर्वाहुमस्वेच एव प्रशुः सर्वदा विराजते । नतु प्रमू रस-रूपसादन्तर्गताश्र व्रजमका विभावलेनास्मदादिग्यतिध प्रचमकदास्यविशिष्टमगबद्दिगयकः सर्वोत्मभावेन । एवं च भगवद्रपासानुषवे सिद्धे तत्समये कैतासां दास्यं स्थास्वति। न च तदुत्तरमेतासां दासं मास्त्वित शंकतीयम् । 'ये यथा मां प्रवद्यत्ते' इति मर्यादानंगायते-रिति चेन्न, अलोकिकरसमीगातुकूलसामध्येख प्रात्या रसस्यमगयद्रोगख जनमक्तदाय-

भोगस चैककाळावच्छेदेनैव सम्भवेन 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादाया अभंगात । न 'चाचार्यं मां विजानीयादि'त्यनेनाचार्यस्य भगवत्त्वेन तद्दास्पर्वकमेव जीवेर्भगवद्दासं कियते साधनदशायाम्, फलदशायां तु भगवदास्यमेव तिष्ठति, न त्वाचार्यदास्यम्, तत्र केयं मर्यादा, तथात्रापि मविष्यतीति वाच्यम् । सर्वेषां मगवद्रूपाणां निखत्वेनाचार्यक्तपस भगवद्रसानुगुणभगवछीलान्तर्गतत्वात् खरूपस चालौकिकसामध्येन तदासकरणसापि सम्मवात् । एवमेव सर्वभावप्रपत्त्या भजनमिति प्रभुदत्तालैकिकविषयकसामर्थ्येन सर्वविध-ठीठाखप्येतस्य भैजनकर्तः सान्निध्यं सिद्धम् । किं वहुनांशावतारादिलीठायामप्यंशेनैव च भक्तोपि तत्तिक्षीलानुभवं करोतीति न कस्यामि लीलायामेतादशभक्तासहभावो भगवतः। न चैवं श्रीनारायणादिमक्तस्यापि श्रीनारायणे सर्वभावप्रपत्तेः सत्त्वात् सर्वत्र तत्सहभाव-प्राप्तौ पुरुपोत्तमसहभावोपि स्यादिति वाच्यम् । 'ये यथा मा'मितिपद्ये मामिति पदेन पुरुषोत्तमत्वेनांगुल्या स्वस्वरूपप्रदर्शनपूर्वकमुक्तत्वादेतस्याः प्रतिज्ञायाः पूर्णपुरुषोत्तम-मात्रसम्यन्धित्वात्, अन्यथा दण्डकारण्यस्थर्पीणामपि तेनैव खरूपेण रसदानं कृतं स्यात कोसलेन्द्रकुमारेण । किञ्चेतस्याः प्रतिज्ञायाः सर्वभगवत्स्वरूपसम्बन्धिःस पूर्णत्वांशत्वादिविभागोपि न स्यात् । न चेष्टापत्तिः, तदान्यसरूपाणामशस्त्रपश्रीकृष्ण-खरूपाणामपि श्रीमता व्यासेनोक्तत्वेन चित्ताप्रसादो न सादिति सर्वमनवद्यम् । एवन्चैक-भक्तसम्बन्धिन्या अपि ठीलाया न परिच्छेदस्ताहिं सर्वभक्तसम्बन्धिन्या छीलायाः परिच्छेदः केन कर्तुं शक्येतेति किं वाष्य्रनसागोचरमाहात्म्येषु प्रभुतत्परिकरतद्वक्तेषु विचारचातु-र्थेण । किया 'त्रैलोक्ये भगवद्भक्ताः के त्यां जानन्ति मर्मणि । केषु वा त्वं सदायत्तः केषु प्रेम तवातुलिमि'ति श्रीमदर्जनेन पृष्टो भगवातुवाच 'न तथा मे प्रियतमी ब्रह्मा रुद्रश्च पार्थिव । न च छक्ष्मीर्न चात्मा च यथा गोपीजनो मम । भक्ता ममानुरक्ताक्ष कति सन्ति न भृत्छे । किन्तु गोपीजनः प्राणाधिकप्रि<sup>य</sup>तमो मम । न मां जानन्ति सुनयो योगिनश्च परन्तप । न च रुद्रादयो देवा यथा गोप्यो विदन्ति माम् । न तपोभिर्न वेदेश नाचारैर्न च विद्यया । वशोस्मि केवलं प्रेम्णा प्रमाणं तत्र गोपिकाः । मन्माहात्म्यं मद्यर्गा मच्छुद्धां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थं नान्ये जानन्ति मर्मणि । निजाह्मपि या गोप्यो ममेति समुपासते । ताभ्यः परं न मे पार्थ निगृडप्रेममाजनम् । मम भक्तास्तु ये पार्थ न में भक्तास्तु ते मताः । मम भक्तस्य ये भक्तास्ते में भक्ततमा मता' इत्यादि-पुराणप्रपटकान्मद्रक्तपुजाम्यधिकेति श्रीमागवताद्वजमकानां भक्तिशिसपणस्यात प्रमोरतिप्रियत्वाचापि एतासां दासं कर्तव्यम् । एवद्य सनि एतदासकरणे प्रमोरत्या-नन्दाविभीवेन वासामत्यानन्दाविभीवान्मनिस सन्तोपेण तद्नुग्रहात् तत्पूर्गेकं फर्ड भगवान् ददातीलिप तदासकरणम् । तथा चैतासां गुरुत्वात् प्रमोरेतदधीनत्वाद्भक्त-शिरोम्पणत्वादतिप्रियत्वाच सर्वथेतदास्यकरणपूर्वकमेव प्रभुदास्यकरणमिति सिद्धम् ।

**अय श्रीमत्खागिन्यादीनां सर्वासां समतयेव दाखं** कर्तव्यमथवा न्यनाधिक**मावेने**ति पुच्छिति चेत् । अत्रोच्यते । 'यया राधा प्रिया विष्णोस्तसाः क्रण्डं प्रियं तथा । सर्व-गोपीषु सेवेका विष्णोरत्यन्तवस्तभे ति पद्मपुराणवचनात् । अथ च 'त्रैठोक्ये पृथिवी धन्या तत्र वृन्दावनं प्रवः । तत्रापि गोपिकाः पार्थं तत्र राधाभिधा समे'त्यादिप्रराणवचनात । 'सर्वश्रेष्ठा गान्धर्न्युवाचे'ति गोपाठतापिन्सुपनिपच्छुतेश्र गान्धर्व्यपरनामिकायां श्रीस्वामिन न्यामेव सर्वापेक्षया भगवतो ममतातिशयात् तत्रैव निजदासं मुख्यतया स्थापियत्वाऽ-न्यासु बजसीमन्तिनीषु 'मोहितां दुःखितां सखीमि'त्यादिना सखीत्वोक्तेः सख्याश्च समानशीठव्यसनवरचात् तासां खामिनीसमानशीठव्यसनवत्त्वात् तासां श्रीमरखामिन्या अतिष्रियतमानां दासमपि स्वामिन्यतुग्रहाकांक्षया स्वामिनीदासांगत्वेन स्वामिनीवदेव कर्तव्यम । तासां समानशीलसखीत्वात्तदास्यकरणे श्रीस्वामिन्यसन्तमत्वयुद्धाति । स्वामिन न्यतुग्रहे च ता अनुगृह्णन्ति । तदनुग्रहे च वजराजिक्क्योरानुग्रह इति न कदापि क्रवापि केनाप्यंशेन फलविच्छेदः। अत एव कैथिद्भगवदीयैः सिद्धान्तितं श्रीभचन्द्रायत्यादिष स्वामिनीप्रतिपक्षात्वमपि न सम्भवति, सखित्वोक्तिविरोधात् । अत एव 'यदैव श्रीराधे मिलति रहसि त्यां मधुपतिस्तदेवाकायीहं निजचरणदास्येतिगदिता । सदा चन्द्रावल्ये'ति पद्ये अस्मद्राभुमिः सखीलमेव स्फुटीकृतम्, न तु प्रतिपक्षालम् । अत एवासमत्सर्व-स्वायिताः प्रमुचरणाः श्रीमत्स्वामिन्यएकतद्वादशकपदपद्यादौ तद्दासमेव सविस्तरं प्रार्थयन्तो 'यावन्ति पदपद्मानी'त्यादिनाऽन्यासामपि दासं प्राधितवन्तः । अन्यया श्रीसामित्या इबान्यासामपि प्रयक्तया दास्यं प्रार्थयेयुने तु तदास्त्रप्रार्थनात्रसंगे । सर्वासामपि सम-प्राधान्यात् । तस्मादन्यासां दास्यमंगलेनैवेसस्मदुक्त एव पन्थाः । नतु एवं चेत् सर्वा-स्विष सस्त्रीस्वं तदा रसान्तर्गतामानखण्डिताकलहान्तरितादिलीला नोपपद्येतेति चेत. अत्र बढामः । इदयादिस्थिताभरणमणिगणप्रतिबिन्धितदृष्ट्विजक्तपे प्रतिनायिकाम्रमात संकेतस्थलानागमनाद्वा मानोदयात् । एवमेव चन्धविशेषाकस्मिकललाटसंकान्तस्वचरणतल-ठाक्षारसे सुरतसमयसमुद्भृतनिजदन्तनखक्षतादियु च कदाचिदतिविस्सरणेन रासस्थनिखिल-व्रजमक्तातिरिक्तपरकीयाकृतत्वभान्या मानखण्डताकलहान्तरितादिलीलानां सम्भवात । न च लाक्षारसदन्तनखक्षतादिषु खब्धकृतत्वभ्रान्तिरेव कुतो न जायत इति वाच्यम् । तथा आन्ततायाम्पि तासु परसारं रहतरसम्बीत्वजनितातिप्रेम्णा ईर्च्यानुदयेन तथाठीठासम्भवात । किञ्च 'योगमायामुपाश्रित' इत्यनेन रसठीठायां योगमायामाश्रितो मगवान् । एवञ्च योगमाया यथा यथा येपां येपां पदार्थानामुपयोगी रसलीलायाम्, तथा तथा करोतीति परकीयासम्भोगादिदर्श्वनजमानादिरसातुभवार्थं परकीयासम्भोगादि शदर्शं मानादिरसातु-भवं कार्यतीलनेनापि प्रकारेण मानादिळीळानां सम्भवाच । यदि चालन्तमाग्रहो भवतां यचन्द्रावस्यादिसम्भोगदर्शनेन मानादिरेतास्वेय च प्रतिपक्षात्वं तदा तस्तर्यं कल्पान्तरीयांश-

रूपकृष्णावतारीयरसठीलायामेव, न सारस्ततकलीयपूर्णावतारसम्बन्धिरसठीलायामिति सुद्धाताम् । यदि सारस्ततकल्पे भवदुक्तप्रकारः स्यात्तदा श्रीभागवते स्कृटमुपलम्पेत । उपलम्पते तु सखीत्वमेव परस्परं फलप्रकरण इति सर्व चतुरस्वमिति कृतं प्रसक्तातृप्रसक्तः चिन्तया । अत्रेदं ज्ञेयम् । अत्र फलप्रये फल्रह्यमेतदेहेिष भवति परन्तु मनस्येव रसरूप-भगवत्सम्बन्धेन मनसोलौकिकत्वाभाषात् । सेवौपियकदेहरूपतृतीयं फलं त्वेतदेहपातोत्तर एव भवति सर्वथा । सर्वत्र ठौकिकदेहपातोत्तर एवालौकिकदेहसम्बन्धसम्मवादिति दिक ॥ १॥ ॥

अथ प्रकृतमनुसरामः । नतु वाधके सित कार्यानुदयाद्वाधकामावस्य सर्वत्र कारणतेत्यत्र यद्वाधकं ततुजवित्तजरूपसाधनसेवायाम्, तद्वक्तव्यम्, यदमावं सम्पाय मानससेवारूपं तत्कार्यं सम्पाद्यतामित्याकांक्षायां ततुजवित्तजरूपसाधनसेवावाधकमाहुः उद्वेगः प्रतियन्धो वेति ।

#### उद्वेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यानुवाधकम् ॥ २ ॥

एतस्य विवरणं तु सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम् । उद्वेगो वा प्रतिबन्धि द्या भोगो वा । त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इसन्तम् । तत्र तत्रजवित्तन्द्रस्ताधनसेवायां येन क्रियमाणेन उद्देगप्रतिवन्धभोगा भवन्ति तस्य पृरित्यागः कर्तव्यः । तत्परित्यागं तत्साध्योद्देगाधनुद्रयातनुजवित्तन्द्रस्ताधनसेवासम्पत्तो सत्यां मानससेवासिद्धिभैवतीति भावः । तत्रोद्देगः शोकदुःखादिजिनितो भवित, तेषु शोकादिषु जातेषु 'वित्तोद्देगं विधायापि हरियेषत् करिष्यति तथैव तस्य ठीठेति मत्वा चिन्तां हुतं त्रजे'दिति नवरत्रोक्तभैगवद्यीला यथा सर्वा तथैयमप्येका भगवदीला भगवतः युद्धाधिकेति ज्ञात्वा शोकादिसागः कर्तव्या, न तु शोकादिद्रतिकरणार्यं यत्रः कर्तव्या इति । अन्यथा यद्यपि भवित्यति तदेव यस्यसुणा विचारितमस्यतः तस्य स्वरूणे विघटनं तु न कर्त्तु अभ्यम्, तथापि अशुसुसाधापफळीलपरार्थिपिस्टनेष्ट्रसाणिकरोद्देगमामास्य आय-मानत्वाद्वदेगसाधनपरित्यागः कर्तव्यः । यद्वा, बिष्ठप्रस्टेच्येष्ट्यदेवसाधनितोपद्रवेण सामक्रसेवायासुदेगो भवति तदभावार्यं तसावित्रयस्त्रपाधनपरित्यागः कर्तव्यः स्वेन्तद्वी सावनपरित्यागः कर्तव्यः इस्तुक्तम् ॥ १ ॥

तत्रोद्देगकारणानामनन्तत्वात्त्रज्ञन्योद्देगानामप्यनन्तत्वात् परिगणना कर्तमशक्येति सर्वेविषमप्युद्देगस्द्रेगस्वेनकविषमेव निरूप्य द्वितीयं प्रतिवन्यरूपं तत्रजवित्तजसेवायां वाधकमाहुः अकर्तेच्यामिति ।

अकर्तव्यं भगवत सर्वथा चेद्गतिर्न हि । यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेक: साधनं मतम् ॥ ३ ॥

एतस विवरणं तु प्रतियन्धोपि द्विविधः, साधारणो भगवत्क्रतश्च. तत्राची बुद्ध्या त्याज्यः। भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धस्तदा भगवान् फर्ल न दास्पतीति मन्तव्यम् । तदान्यसेवापि व्यर्था । तदासुरोयं जीव इति निर्धारः । तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेति विवेक इत्यन्तम् । अत्र भगवतः सर्वधा चेदकर्तव्यं भगवकृतप्रतिवन्ध इति यावतः तदा गतिः तदभावसम्पादकसाधनं किमपि नास्तीति मूलार्थः । अत्र उद्देगः प्रतिबन्धोः वा भोगो वा स्यान वाघकमिलनेन पूर्व सेवायां वाधकवयं यदक्तं तत्त त्रवया-भावसम्पादनार्धमेव । अत एव त्रयाणां साधने लक्ते तदमावः सम्पद्यत इति वयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति विवृतौ स्फुटीकृतम् । न च वाधकत्रयत्याग एव कुतो नोक्तः, तत्साधनपरित्यागः किमर्थमुक्त इति वाच्यम् । जाते उद्देगे जाते च प्रतिवन्धे जाते च भोगे सेवामावस्तरसमयावच्छेदेन सिद्ध एव जाते तत्त्यागः कर्तुमशक्योप्यत्तरसमये तन्नाशोषि स्वयमेव भविष्यतीति व्यर्थस्तत्वरित्यागः कर्तव्य इति प्रस्पत्रयद्योपदेश इति मनसिक्तय सेवाविषये चाधकवयं न यथीत्पद्यत एव तथा कर्तव्य प्ररूपेणेखेतदर्य वयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तत्वात् । एवं च सति अकर्तच्यं भगवतः सर्वेथा चेव्रतिनहीं सनेन भगवत्कृतप्रतिवन्धामावसम्पादनार्थं गतिनीसीत्यक्तत्वादन्यकृतप्रति-बन्धाभावसम्पादने गतिरस्तीत्वर्थतः सिद्धत्वाद्विविधं प्रतिबन्धकमागतमेवेति कण्डरवेण · मुलेतुक्त्वा विवरणे प्रतिबन्धकरूपसेवावाधकद्वैविध्यमाहुः प्रतिबन्धोपि बिविधः। साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्र भगवत्कृतप्रतिवन्धाभावः सम्पादिवतुगशक्यः, साधारणस्तु शक्य इति विवरणे आहुः तद्माचो बुद्ध्या त्याच्य इति । तत्र प्रति-वन्यकरूपसेवाबाधकभेदद्वये आद्याः साधारणः प्रतिवन्धो सगवद्विमुखनायादिकत-प्रतिवनमस्तंत्र साधनपरित्यागस्रोक्तत्वात् तत्साधनरूपो यो गार्यादिः स त्याज्यस्यक्तं शुक्यः । तत्यागेन प्रतिबन्धाभावरूपयाधकामावः सम्पादिवतुं शक्य इत्यर्धो ज्ञेयः । अत एवोक्तं 'मार्यादिरमुकूलश्रेत् कारयेद्रगविक्तयाम् । उदासीने खपं कुर्यात् प्रति-कुले गृहं सजे'दिति भागवततत्त्वदीपे ।

शय भगवरक्षतप्रतिवन्यस्तु न केनापि खत्तुः शस्य इखाहुः भगवन्क्ष्यन्त्रेत्त् प्रतिवन्यस्त् स्मानवन्त्र्यन्त्रेत् प्रतिवन्यस्त् स्मानवन्त्रः प्रतिवन्यः करः न दास्यतीति मन्तव्यमिति विवरणे अधैः स्पष्टः । नतु भगवन्त्रः प्रतिवन्यः करा फळाभावसम्पद्धः ? किं काववाक्ष्याभिर्मावृत्यं कुर्वतः दुसस्याद्यस्त्रिः वज्ञ्यनेवनो वा ? तत्र नावः । 'इति विविद्य ननद्या कुर्यापित्रः दिस्या परिचर्याः परिचर्याः स्मानवतत्त्वय्दीपकारिकाव्यास्थाने 'एकापि वक्तरकृत्ता परिचर्या पराम-कुर्यार्थेदित । परं विधानविद्यस्य सिद्धा परिचर्याः स्वर्याः सिद्धान्तित्वात्वात् विद्यालाजिक्षस्यनोत्तरं यावश्रीयं क्षाविद्यपाद्यस्य स्वर्याः भगवरकृतमेवाग्रतिवन्येति पराम-

पुरुपार्थठामस्य सिद्धत्वादत्र भगवान् फठं न दासतीति निपेषस्य विरुद्धत्वात् । अत एव 'न ह्यंगोपकमे ध्वंसो मद्धर्मस्रोद्धवाण्वपी'ति एकादशस्कन्धीयप्रमुवचनं 'यानास्राये'ति वचनं 'सरुदिष्ट्वादिपुरुपं पुरुपो याति साम्यतां संवत्सरं किश्विद्नं दित्या यद्धरिरिचित' इति पष्टस्कन्धीयाष्टाच्यायीयग्रकवचनं च । न द्वितीयः, विना भगवत्क्वर्षा भजनेन्छातु-दयात् , तदुद्ये च भजनस्य भविष्यत्वनिश्चयेनापि निपेधस्य वैयथ्यापातात् । तथाचायं निपेधो भगवत्कृतप्रतिवन्धे कालविलम्बेन फलदानेच्छामेव व्यनिक, न तु तददाने-च्छामिति भावः । अन्यथा भजनेच्छानुकृतकृत्रभावेयर्ध्यं प्रसंजेतेति । न च विनैवानुप्रहं भजनेच्छोदय इति वाच्यम् । अवतारदशायां स्वरूपदर्शनेनेवेच्छोदयसम्भवेष्यनवतार-दशायां सत्संगश्रीमागवतादिश्रवणं विना गुद्धपुष्टिमजनेच्छोदयसाद्धस्तादश्चतत्त्राच । यदि पुनर्विनादर्शनथवणादिकमपि शुद्धपुष्टिमार्गीयभजनेच्छोदयः स्यात् तदा पुरुपोत्तमावता-रोपि न स्यात् । अत ए'वानुग्रहाय भक्तानां मानुपं देहमाश्रित'इत्युपकम्य 'विक्रीडितं त्रजनभूभिरिदं च निष्णोः श्रद्धान्तितोनुशृषुपादय वर्णयेद्य श्रह्मत्र य इतिपदेन यस-कस्यापि श्रवणवर्णनाम्यां मक्ति परामित्यनेन मक्तिलाम उक्तः, स त्विच्छोत्पादनपूर्वक एव । तस्साद् व्यर्थ भगवरकृतश्चेत् प्रतिवन्य इत्यादिनिरूपणमिति चेत्, अत्र बदामः। प्रत्रादि-जन्माद्यत्तरं केनापि प्रतिबन्धेनाकृतपुत्रादिनिवेदनस्य कस्यचिन्महत्तमस्य प्ररूपस्य तदनन्तर-मतिकृपया पुत्रादिस्रोहेन वा कदाचित् तदनिवेदनस्मरणे मनिस स्थान्मम पुत्रादिः ग्रद्धप्रिः भजनेन भगवन्तं प्राप्तोत्विति मयास्मे नामनिवेदने दत्वा भगवत्सेवा कारणीया तदा लं सेवां कुरु मत्तो नामनिवेदने गृहीत्वेति कथने यदि तस्य हृधल्पोप्युत्साहो न दृश्यते कदापि प्रत्युत द्वेपः तदोन्नेयमिदम्, यदस्य भगवत्कृतः प्रतिवन्धोस्ति भगवान् फलं न दास्रती-ससी नोपदेष्ट्यं किमपीति ज्ञापनार्थत्वेन भगवत्कृतश्चेत् प्रतियन्य इत्यादिनिरूपणस्य सार्थकत्वात् । नतु तद्म शुद्धपृष्टिमार्गीयपूर्णखरूपसेवाफ्लं मा भवत्वसांशस्त्ररूपसेवा-फलं तु मविष्यतीत्यंशसेवोपदेश एव कर्तन्यस्तेनेति चेदित्याशंक्याहः तदान्यसेवापि व्यर्थेति । अंशांशिनोरभेदादशस्यांत्रयधीनत्वाचांशिकृतप्रतियन्धेशस्य फलदानासमर्थ-त्वान्महाराजकृते प्रतिवन्धे सचिवादेरिवेत्यर्थः । नन्वंशिनो न स्वस्वरूपपरमफलदानेच्छा किन्तु खल्पफलदानेच्छांशद्वारा तदांशेन फलदानं कर्तव्यमेव, महाराजस महाफलदानेच्छा-मावेपि सचिवादिद्वारा खल्पफठदानेच्छायां सचिवादिनेवेति चेत्, सलम्, यत्रांश्य-निरोधेनांशभजनं तत्रैवांशेन फलदानं महाराजाविरोधेन सचिवादिभजने सचिवादिनेन, न तु तिहरोधेन भजने । तथा चैतस्य भगवत्सेवाकर्तव्यत्वकथनेपि कदाप्युरसाहाभावात् त्ररस्त द्वेपोद्धवात्रांशेनापि फलदानमिलन्यसेवावैयर्थात् सापि नोपदेष्टयेति सुमूक्तं तदान्यसेवापि व्यर्धेति । किथ, तदैतादशस यत्स्वरूपं तस निर्धारोपि भवतीत्पाहुः तदा आसुरोयं जीव इति निर्धार इति । आसुर आसुरावेशी आसरमाववान्

वा सहजासुरो वेति निर्धारो निश्चय इत्सर्थः । अत्र कदाचिद्रक्तसित्रधी यस्य मनसि भगवति सद्भाव उत्पद्यते द्वितीयक्षणे तदसन्नियी तु नश्यति स आसुरावेशी आसुरमाववान वा ज्ञैयः । यस तु सत्संगेषि भगवति न सद्भावः कदापि स तु सहजासुर इति ज्ञेयः। नस तर्हि महत्त्वमक्षपावैयर्थ्वप्रसंग इत्याशंक्याहुः यथा चा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतमिति। या अथवा यथा आसुरस तत्त्वनिर्घार उक्तस्त्रथा विवेको विचारी ज्ञान-मिति यावत् । तत्साधनमासुरस्य शोकाभावरूपफठाय मतं सम्मतमित्वर्थः । अद्यैवं ज्ञेयम् । 'मायेत्यसुरा' इति श्रुतेरसुराणां माया सेव्या, सैवेश्वरः, तत्कृतत्वाज्ञगन्मायिकम्, तेषां सक्तिश्चा'न्यन्तमः प्रविशन्ति ये सम्भृतिसुपासत' इति श्रुतेदेवेष्वनाविष्टानां सहजा-सुराणां कामनाभावपूर्वकं सम्भृत्युपासकानां तदुपासनारूपसाधनवछेनासुरज्ञानमार्गप्रवेशे सति शोकाभावरूपावान्तरफठे जाते सुखदुःखाखन्तामावस्त्ररूपपुनरावृतिरहितप्रकृतिरुय-रूपान्यन्तमःप्रवेशस्त्रा मुक्तिः । आसुराविष्टानां दैवजीवानां तु निरुपिकृतया भगवता हतानां मध्ये देवस्य देवज्ञानामावात् खरूपवलेनाक्षरत्रकाणि लयरूपा गुक्तिः, तदा-विशक्षरसः लाक्षरज्ञानामावात् सक्रपवलेनेवापुनराष्ट्रतिरहितान्यन्तमः अवेशापरपर्यावप्रकृति-टयरूपा मुक्तिः । अन्येषां सकामानां सहजासुराणानासुराविष्टदैवजीवानां च 'असुर्या नाम ते ठोका अन्धेन तमसा बृताः । तांखे प्रेतापि गच्छन्खिविद्वांसोनुषा जनाः', 'तानहं द्विपतः ऋ्रान् संसारेषु नरायमान् क्षिपाम्यज्ञसनसुरानासुरीत्वेन योनिन्नि'ति श्रुतिसगवदाक्याम्यामन्यन्तमोष्टतकेवरुद्धःखास्मकठोकक्ष्पनरकप्राप्तित्वद्भोगानन्तरं पुनरा-सुरयोनिपासिरेवेति कृतं पछवितेनं ।

एवं च सर्व माधिकमेकोस्पदाद्यारमा स एव परमायों माधेवेशरो नान्य ईश्वरः कोप्येवं तत्त्विविधिरुत्यों विवेकः सोस्य साधमं मानं सम्मानं यावजीवं ग्रोकाध-गावाय, तदनन्तरं ताध्यप्रक्तमे वेनिक्षपः। तथा च तावजप्रमायदिः संसाराविध्ला-नाहत्ताकुपया तेपां संसारामावेन श्रोकाधमावप्यक्तिताध्यप्रक्रिति मावः। अत एव श्रीमद्वप्रदेवंतपुरक्षात्रमाणं एव कंत्रस्य श्रीमदेवन्त्रीययो-वातस्येपिष्टिये न तु दैव इति होयम्। इदमेगाहुर्विवरणे तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं स्थाताव्यं स्थात्यं स्थात्यं विवेको विचारः सिद्यानमुत्यं इत्यं । तथा च तात्र प्रतीप्ताद्यानमार्गे उपदेष्टण्य इति मावः। यदा पूर्वमाद्वरोषं चीव इति निर्धार इत्युक्तं तहि तेन कि साधनमग्रहेष्यपित्रकांक्षायां तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यिन-

९ आवेतलीबास्ते सर्वे देखाना बुदि खिताः, कावेरीन बिना च न मुरुदेशा इति स्टता, तेया त्यय सम्प्रोक्त आन्ये देवाशिकताया, तथा स्थानं च सम्प्रीद ततानदमनामुद्रिरितपणुताणीत्तरप्रज्ञीयवानमेन्य आख्यविक्षितां मुक्तरामुरणामम्याननोहमनरकामिरणत्यत् ।

त्यासुरसेव साधनमुपदिशन्ति तदा ज्ञानेत्यादिना । एवं च ज्ञानमार्गपदेनासुरज्ञानमार्ग एवायातीति तथा व्याख्यातमिति ज्ञेयम् । न ह्यासुरस्य सर्वे ब्रह्मेत्यक्षरज्ञानमार्गे पुरुपोत्तम-ज्ञानमार्गे वाधिकारः, तस्य तामसत्वात् । अत एवेश्वरत्वेनामिमततामसमायाशक्तस्यास-कारतेषु सत्त्वाभावात् सत्त्वजनितज्ञानाभावे'नोर्ध्यं गच्छन्ति सत्त्वस्था' इत्युक्ताः नोर्ध्वगतिः, किन्तु तामसशक्तसुपासनाजनितज्ञानस्य तमोगुणजनितत्वेन तामसल्वा दंघो गच्छन्ति तामसा' इत्ययोगतिरूपनिरयान्धन्तमोरूपप्रकृतिलयान्यतरप्रवेश एव, 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति वाक्यात् । अत्र अधःपदेनाधममेव त्रिवक्षितम्, न तु नीचस्थानम्, निरयाणां नीचस्थानत्वेषि अन्धन्तमःप्रवेशरूपासुरमुक्तेः सुखदुःखाभावरूपत्वेन नीचस्थानत्वाभावात्, सर्व ब्रह्मेलक्षरब्रह्मज्ञानमार्गे तु 'देवी सम्पद्धिमोक्षाये'ति वाक्यादेवसम्पद्धक्तजीवा-नामेवाधिकारः । अत एव 'जायमानं हि पुरुषं यं पत्र्येन्मधुसूदनः । सार्त्विकः स तु . विज्ञेयो भवेन्मोक्षायाधिष्ठित ' इतिमोक्षधर्मीयनारायणीयवान्यान्मोक्षाधिकारिणां सात्विक-त्वेन 'सत्त्वात्सखायते ज्ञान'मिरयुक्तसत्त्वगुणजनितज्ञाने'नोर्ध्व गच्छन्ति सत्त्वस्था' इति वाक्योक्तोर्ध्वगमनरूपा खर्गमुक्तयन्तरप्राप्तिर्भवतीति । अत्रोर्ध्वपदस्योक्तममिलयो न त्व-स्यानम्, स्वर्गछोकस्योध्वंद्योकत्वेपि 'यन्न दुःखेन सम्मिन्न'मिलादिवाक्योक्तस्वर्गस्रख-स्य मुक्तेश्रोर्ध्वेठोकत्वाभावात् । तस्मादूर्ध्वपदेनोत्तमत्वमेव विवक्षितमिति ज्ञेयमिति दिक॥३॥

तथा च यस्माद्वाधकेषु सत्सु न सेवासिद्धिरतस्तत्र यस्ताधनपरित्यागः कर्तव्य इसाहुः वाधकामां परित्याग इति । एवं द्विवधमि प्रतिवन्धक्तं सेवावाधकमुक्ता हीकिकभोगक्तं सेवावाधकमुक्ता हीकिकभोगक्तं सेवावाधक वदन्तो द्विवधं भोगमाहुः भोगेन्येकं तथा परम् । निःप्रत्युद्धम् । एतद्विवरणं तु भोगो विविधो, हौकिकोऽहौकिकश्च । तत्र होकिकास्त्राच्या एव । अहौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीस्त्रत्त्वत् । अत्र वया प्रतिवन्धे साधारणस्त्याच्या एक एकविकभेव वनवेत्, तथा भोगि सुखदुःखसाक्षारुक्त्रप्तान्त्यान्त्या एकं साधारणं हीकिकभिति वावत्, तत् तथा त्याच्यान्, तत्साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । परं द्वितीयं साधारणादित्रमलेकिकमिति यावत् ताद्यभोगक्षं वस्तु निभत्यद्वं निर्गतः फलप्राप्ते विद्यो साधारणादित्रमलेकिकमिति यावत् ताद्यभोगक्षं वस्तु निभत्यद्वं निर्मतः एकार्यात्र विद्यो स्वाप्त्रत्त्वा प्रतिवन्धक्ति यावदेताद्वामिस्त्र्यः। तथा ज्ञ तस्त्रलाकुक्रमवेत्यर्थ इति भावः। एवं द्विविधो मोगो यूले कण्ठत्वेणोक्ते यस्त्रमेव भोगं विद्यो भोगोपि द्विविधो लौकिकभोज्ञेलीकिकश्चेत्रादिना स्पृत्रीकृत्य तत्र लौकिकस्त्राच्य एवेलनेन लौकिकभोगसापि तस्त्रपन्त्याभन्त साव्यत्वपुक्तम् । नतु कथमकौकिकस्त्र द्वितीयस भोगस्य फलाप्रतिवन्धक्तिनी सावः प्रवाद्यक्तम् । महान् कथमकिकस्त्रीस्त्राक्षम् विद्यो सदेति । महान्तिकिको भोगस्तु प्रथमे अलौकिकस्तापन

भोगसामर्थ्यस्पे पूर्वोक्तफले विषयत्वेन प्रविश्वतीलर्थः । नन्वलैक्तिकमोगस्त नेह भवति किन्देतरेहरपातीत्तरं साक्षाद्भगवरसम्बन्धं सति भवति । तथा चात्राछौकिकभोगप्रसक्ते-रेवाभावात सद्भोगप्रसक्ती सत्यामेव ठौकिकमोगवदस्यापि त्यागाशंकायां प्राप्तायामेवस्य प्रथमफुळे प्रवेशवचनं सार्थकं स्यात्तस्मान्महान्मोगः प्रथमे विशते सदेति यचनं व्यर्थमिति चेत्, अत्र वदामः । अठीकिकगोगस्त्वत्रापि मनोमात्रसः स्थायिभावात्मकमगवत्सम्बन्धे-नाडोंकिकत्वान्मनोमात्रे त्वारमित द्वारा भवति, तत्सहनार्थमेवाछोकिकसामर्थ्य भगवता दीयते, अत एवाठीकिकमोगस प्रथमफलान्तरभावोक्तिः संगता भवति । अन्यथा प्रथम-पत्नान्तरभाषोक्तिरसंगता स्वात् । तस्माधदा ततुजवित्तजसेवया प्रेमोत्पत्तिस्तदनन्तर-मलैकिकमीगरूपे अपूर्वानुरागरूपविरहज्दुः लसाक्षात्कारे विषयत्वेन प्रविष्टस दुः खस तापविशिष्टस सहनार्थमठौकिकसामध्ये भगवता दत्ते खसेव्यशीवित्रहे खप्रादिप वा स्पर्शादि-जनितविलक्षणस्राक्षमोगमासिरत्रापि भवति तदाचार्यैभीगः प्रतिवन्धकत्वेनोक्तोतोयं भोगो-पि मम प्रतिगन्धकः सादिति कदाचित् कसचिन्मनिस भवेत् , प्रेमभरेण च स भोग-स्यक्तमशक्यस्तदा व्याक्तरुतया महान्खेद उत्पद्येत, तेन च विरहानुमवप्रतिवन्धः स्यादिति तस्बेटनिवारणार्ध महान्भोगः प्रथमे विज्ञाते सदेति म्ले, अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे पविदातीयेतदिवरणे चालौकिकगोगस प्रथमफले प्रवेश उक्त इति तथोक्तेः सार्थकत्वस्य सिद्धत्वान्न त्वदुत्तयवकाशः कथमपीति अध्यस्य । नत लोकिको भोगो न तनुज्ञवित्त्वसेवायाः प्रतिवन्धकः किन्तु 'ता नाविद'त्रित्वाञ्चक्तप्रकारक-चेतस्तस्त्रवणस्वतद्रपायां मानससेवायां प्रतिवन्धकः । यदि तत्तुजवित्तजसेवाप्रतिबन्धकः स्मातदा होकिकसुखसाक्षारकाररूपमोगाभावे देहस्थितरमायात् ततुजवित्तजसेवाश्रवण-कीर्तनादीनां चामावे सिद्धे कारणामावेन प्रेमोत्पचेरभावान्मानससेवासिद्धेथामावात परम-फळप्राप्तिने भवेदेव कस्यापीति न कोप्यस्मिन्मार्गे प्रवतिति मार्ग एवायमुच्छिवेत. तस्मान तत्प्रतिवन्धंको लौकिको मोगः। सति च ठौकिके मोगे 'विषयाप्रिष्टचित्ताना नावेजः हरे 'रितिव चनात्तत्कारणविषयावेशेन भगविद्वययकततुजवित्तजसेवाभावे कथं पूर्वोक्तं फलं स्यादिति चेत्, अत्र बदामः । लौकिकविषयभोगो द्विविधः, एकः केवले-न्द्रियपोपक्री, द्वितीयो भगवत्तनुजवित्तजसेवोपयोगी । तत्र केवलेन्द्रियमात्रपोपकविषय-मोगो न कर्तत्यः. किन्तु प्रभुतेवोपयोगित्वयुक्ता अव च खस्य दासत्वेन दासधर्मत्व-बद्धा च लेकिकभगविष्वेदितविषयमोगः कर्तव्यः । एवं च 'तावद्रागादयः खेनास्ताव-स्कारागृहं गृहम् । ताबन्भोहोद्विनिगडो यावस्कृष्ण न ते जनाः । त्वयोपशुक्तस्रमान्ध-वासोठंकारचर्चिताः । उच्छिष्टमोनिनो दासास्तव मार्था जवेगदी'सादिवचनानि च वैभीगुबस्तिवीपयोगिस्त्रेन दासधर्भस्त्रेन यन्धकमायाजयसाधकत्त्रेनानर्थनिवारकरतेन च मगव-त्रिपदितलेकिकविपयजभोगस् विहितत्वात् । तस्मात्केवलेन्द्रियमात्रपोपकलौकिकभगवद

निवेदितविषयजभोग एव त्याज्यत्वेनोक्तोत्र, स तु तत्तुजवित्तजसेवाद्याधक एवेति स एव त्याज्यो न तु भगवत्सेवोपिकत्वेन दासधर्मत्वेन च प्राप्तो विषयजभोग इति वाधकत्वासावेन पूर्वोक्तफरुस्य निःप्रत्यहत्वात् । अत एव 'वीजदार्ब्वग्रकारस्त्र ग्रहे श्वित्वा खधर्मतः, अय्यावृत्तो भजेत्वरूष्ण पूज्या अवणादिमि'रित्यादिना भक्तिवर्षिन्या ततुजवित्तजसेवाकरणे ग्रहिश्यतिरुक्ता । प्रेमासक्तयनन्तरमेव च 'ताह्यासापि सततं गेहस्थानं विनाशकम् । सार्ग कृत्या यतेषस्तु तदर्भीर्यक्रमानसः । उभते सुद्धां भक्ति सर्वतोम्यिकां परा'मिलनेन भगवद्भजनात्यविषयकर्यासंगजनकत्वेन सर्वविधसापि ग्रहस्य त्याग उक्तः सर्वविध-भोगामावसाधकत्वेनेति कृतं पद्धिवित्ते ॥ ४ ॥

नतु भगवता साक्षारसम्यन्थेपि यदि सुखदुःग्रसाक्षात्काररूपो भोग एव भवति तदा छौकिकभोगः किमथं त्याज्यत्वेनीच्यत इत्यनतिपण्डिताश्चेकां परिहरन्त आहुः ।

सविशोल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मतौ।

एतिह्वरणं तु साधारणो भोगः कथं व्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह्
सिविद्याले । स्विद्याले । सिव्यव्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह्
सिविद्याले । सिव्यव्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह्
सिविद्याले । सिव्यव्यक्ति । सिव्यव्यक्ति । अय च रामिक्साले । सिव्यव्यक्ति । अय च रामिक्साले । सिव्यव्यक्ति । सिव्यव्यक्ति । अय च रामिक्साले । अय च रामिक्साले । अय च रामिक्सित्य । सिव्यव्यक्ति । सिव्यव्यक्ति । अत्य परम्परया मानससेवाप्रतिवय्यक्तवात् फलप्राधिवातकश्चेति । सिव्यव्यक्ति । अत्य परम्परया मानससेवाप्रतिवय्यक्तवात्ति । मिव्यव्यविद्याले । अत्य एवा भावप्रयात्यक्तो भोगविद्येषणाति । अत्य एवा भावप्रयात्यक्तो भोगविद्याले । सिव्यव्यक्ति । सिव्य

नतु भगवस्त्रतिवन्धे ज्ञाते संसाराभावायातिकृषया तस्यासुरज्ञानमार्ग उपदेष्टच्य इति पर्वेष्ठक्तम्, तत्रापि तस्य चेत्र स्थिरता तदा महत्तमैः किं कर्तव्यमित्याकांक्षायामाहुः द्वितीय इति ॥ ५ ॥

व्रितीये सर्वेषा चिन्ता त्याच्या संसारनिश्चयात् ॥ ५ ॥ एतदिवरण तु ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताभावार्थमाह द्वितीय इसन्तम् । द्वितीये भगवत्क्रतप्रतिवन्ये आसुरज्ञानोपदेशपर्थन्तं चिन्ता कर्तन्या महतमैरतिकृपया । यदासुद्धानेषि भावाँदेः स्थितिर्ने ध्रयते किन्तु 'कामोपभोगपरमा' इति व वतसिद्धकामोप-गोगमात्रपत्त्वं दृष्टम्, तदास्यासुरस्रुक्तिरणि न देवा भगवता किन्तु मरणानन्तर'मसुर्यो नाम ते लोका अन्येन तमसा वृताः । तांस्ते वेलापि गन्छन्त्वविद्धांसोशुषा जता ' इति श्रद्धकान्यन्तमोगुतकेवलद्धःखालकलोकप्रासिष्वंकं 'तानद्दं द्विपतः क्रानि'त्यादिवानयोक्तः संसार एव देयोस्तित संसारनिश्चयं प्राप्य सर्वयेव चिन्ता त्याच्या । तादशपुत्रादिरुपेक्ष्य इति गावः ॥ ५ ॥

एवं प्रसंगादासुरस्य पुत्रादेरुद्वारोपायस्य कर्तव्याकर्तव्यत्वं निरूप्य प्रकृतं विचार-यन्ति । नतु वयासुरस्रासुरस्तिकसंसारयोगिव्ययः कृतः कामोपमोगपरत्वापरत्वादिलिङ्केस्तथा गुद्धपुष्टिमार्गायेष्येतस्य शीघं फल्मेतस्य विटम्येनेति केन लिङ्केन ज्ञेयमित्याकांक्षायामाहः ।

#### न त्याचे दातृता नास्ति।

तुदाब्द आसुरप्रसङ्गनिवारणार्थः । आचे अञौकिकसामध्येरूपे फले जाते सति भगवतः दातुत्वं नास्तीति न, किन्तु दातृत्वं वर्तत इति ब्रेयम् । नन्याच्य इति पाठे न निश्चयेन दातना नास्तीति न, किन्तु वर्तत एवेलर्थो ज्ञेयः । एतदेहे मनिस एतदेह-पातोत्तरं चालौकिकसंघात एव फलं भविष्यतीति भावः। अयं मूलार्थः स्पष्ट एवेति मत्वाद्ये दावता नास्तीत्वेतस्यार्थमनुक्ता आद्यफलामावे एतदेहे मनसि एतदेहपातीत्तरं च भगवती दात्रता नास्तीति शिरशालनेनोक्त्या किन्तु विलम्बेन दातृता वर्तत इत्यर्थतः सिद्धमर्थमाहर्विवरणे आधक्ताभावे भगवतो दाहत्वं नास्ति तदा सेवा-नाधिदेविकीत्युक्तं भवतीत्वन्तेन। यतथायमार्थिकोर्थ उक्तोत एव इत्युक्त भवतीत्यक्तं न त्यस्यर्थे इति । यहा आद्यफलाभावे तनुजनित्तजसेवाजनितप्रेमासक्त्यनन्तरमठौकिक-सामर्थ्यदानामावे भगवतो दातृत्वाभावो नास्ति किन्तु विठम्वेन दातृत्वं वर्तत इसकार-पृक्षेपेण व्याख्येयम् । नन्वाद्यफलामावे दातृत्वं कुतो नास्तीत्वाकाह्वायामाहविवरणे तदा सेचानाधिदैविकीत्युक्तं भवतीति । व्यसनपर्यन्तं सत्रवेच्छलेन वैमानस्थानामा-विभीव्यत्याभावात् पूर्णप्रमाविर्भावाभावाद्रसरूपतामावात्सेवाया आविदेविकत्वामावादिति हेतोदां नुः नास्ति, यत आधिदैविकसेवयेवाविदैविकस्वरूपशिक्षि ये यथा मां प्रयद्यन्ते तांस्त-थैन मजान्यहं'भिति वाक्यादिखनेहि । रसरूपसीवाधिदैविकत्वे 'रसो ने स' इतिश्रुतिस्थ-पर्मकाष्ठापत्तवस्यास्त्ररूपनिश्चयवाचकवैद्दसम्ययशब्दः प्रमाणं परमकाष्ठापत्तस्येय पर्यन्ततः सर्वाविदेविकत्वात । एवं चाद्यफले जाते फल शीघं मविष्यति तदभावे मगवदिष्ठाभावेन कस्यचिद्विलम्बेन मंत्रिप्यतीत्मायफलोत्यस्यस्तिरूपिलङ्गाम्यां शुद्धपुष्टिमार्गीयसापि भक्तस्य शीवफलोत्पत्त्वनुत्पत्ती ज्ञेये इति दिक् ।

अद्य उद्वेगाभावप्रतिबन्धामावभोगाभावानां वाधकाभावलेन पूर्व कारणखमुक्तम् । तत्र सर्वस्वापि भगवदीकालेन ज्ञानादुदेगामावः विदस्तव न यहस्यागः। सेवाप्रतिवन्यका- सुरपुत्रादेस्लागालितिवन्यामावसिद्धेश्च तत्र पाक्षिको गृहत्यागः । देवपुत्रादिषु ससु गृहत्यागामात्रात् । भोगामावस्तु लोकिकभोगत्यावच्छेदकावच्छिन्नामावः । स तु लोकिक-गृहत्वावच्छेदकावच्छिन्नत्यागेनैवेत्याहः ।

### तृतीये वाधकं गृहम्।

तृतीये वाषकाभावत्वेन कारणे ठौकिकभोगाभावे ठौकिकं गृहं वाषकम् । तादशगृहे सति तादशभोगाभावाभावात्, सर्वेन्द्रियाणां ठोकवेदसंकोचेनापि स्वस्विषये प्रवृत्तिसम्भवादिति भावः । एतद्विषरणे इदमेवाहुः भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग इति। अत्र पर्युपसर्गो वेदमस्रोतत्रस्त्रपुत्रादिवाचको ज्ञेयः। अन्योर्थः सप्टः।

नतु एतादशसेवनातिदुर्लभेत्याशंकायामाहुरुवश्येयं सदा भाव्येति ।

#### अवर्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः॥६॥

अत्र विवरणाभावादस्माभिरेव व्याख्यायते । इचमव्यवहितक्षण एवोक्ता सुद्धिस्था मानसी सेवना 'न रोपयती'त्यादिवाक्येभ्यः कस्यापि कर्मज्ञानादेखस्याधीना यद्यपि न भवति, व्रजभक्तरूपसाधुकृपामात्राधीनत्वात्, तथापि श्रीप्रभुवजभक्तदाखपूर्वकं भाव्या चिन्तनीया । एतादशीं सेवनां कदास्मत्प्रभुरसात्खामिन्योस्मन्यं दास्यन्ति, कदा भगवति चक्षूरागः, कदा वा चित्तासंगः, कदा वा भगवता सह संठापो दर्शनं मिठितस्य च । आर्श्वेपः सेवनं चापि स्पर्शश्रापि तथाविषः। अधरामृतपानं च मोगो रोमोद्रमस्तया। तत्क्रजितानां श्रवणमाघाणं चापि सर्वतः । तदन्तिकगतिनिंख'मिखादिः संकल्पः, कदा निद्राछेदः, कदा तनुतनुता, कदा विषयनिवृत्तिः, कदा त्रपानाशः, कदोन्मादमूर्छामृतय इसाद्युक्तप्रकारेण सदा देहपातपर्यन्तं भाव्या, भावनया मनसि स्थापनीया । अतिदीनतया ज्ञानविषयत्वमापदनीयेति यावत् । यद्वा इयं मानसी सेवा सदा भाट्या, प्रेमाद्यभावेषि प्रेमाद्यवशाद्यनुकरणकरणेन च चिन्तनीया । तथा च मनसे-तादशभावनापूर्वकं तन्जवित्तजसेवाकरणे 'तं यथा यथोपासते तथैव भवती'ति श्रुते'र्ये यथा मां त्रपद्यन्ते तांस्तथेव भजाम्यह'मिति गीतास्थभगवद्वाक्यादथ च 'यादशी भावना यस सिद्धिभवति तादशी'त्यादिवचनाचैतदेहपातोत्तरमठौकिकदेहप्राप्ती वा कस्यचित्कस्य-चिन्न जन्मान्तरे वा बहुतरमगवत्क्षपायामस्मिन् जन्मन्यपि वा 'ता नाविद'न्नित्या-द्यक्तप्रकारा फलरूपा सेवना सिद्धा भविष्यतीति भावः । अथवा इयं रसरूपा त्रेमासिकव्यसनात्मिका सेवा सदा सर्वदा अः भगवान् वरुषो यसां सा भाव्या ज्ञेया । एतादशज्ञानेनापि फलसिद्धिरित्यर्थः । तथा चान्यप्रकारकसेवायां न सर्वदा भगवान् वस्यो भवति, न वा तज्ज्ञानमात्रेण च फलसिद्धिरिति भावः । नतु ज्ञानादि-मार्गप्रकारेणापि सेवा प्रभुं स्ववशे करिप्यति प्रभुसेवात्वाविशेपादित्याशंक्याहुः सर्वमन्य-न्मनोभ्रम इति । अन्यत् सर्वं मनोग्रमरूपमेव । तथा च मगवन्मायामोहितानामेवायं

सिद्धान्तो यदन्यत्रापि नार्गे प्रभुर्वस्यो भवतीति । अत एवास्मिग्मार्गे मार्गान्तराच्छ्रेष्टयम् । अत एव च 'मुक्ति ददाति कर्हिचित्स्म न भक्तियोग'मिति यचनं चेति दिक् ॥६॥

एवं मानससेवाभावनाया माहारम्यग्रुक्त्वा पूर्वोक्तसेवायाधकत्यागस्यावश्यकतामाहुः सदीयैरपि नत्कार्यमिति ।

#### तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टी नैव विसम्बयेत्।

वालवीधग्रन्थे 'समर्पणादात्मनो हि तदीयत्वं भवेद्भुव'मित्युक्तत्वा'देवं धर्मै-र्मनुष्याणा'मित्यादिभगवद्वान्याच पुष्टौ पुष्टिमार्गे तदीचैरपि आत्मसमर्पणं कृतवद्भिरपि तत् पूर्वोक्तं वाधकतितयसागरूपं यत् तत् कार्यं कर्तव्यम्, न तु मयात्मसमर्पणं कृतं तदीयं चृसर्वे जातमतः परं प्रसुर्वेश ज्ञास्ति तथा करिव्यति मुम का चिन्तेति निश्चिन्ततया स्थेयम् । तथा सति भगवति भरदाने पुष्टिमार्गस्य प्रेमात्मकत्वात् प्रेममार्ग-विरोध आपदोत । सर्वथा खाशक्येर्थे हि भगवति भरदानम्, न तु खशक्येपि, स्त्रश्चरेर्थेषि तत्र भरदाने स्वामिन्यादीनां स्त्रपाणित्रयसायासदर्शनेन महान् खेद उत्पदेत, तेन तद्धीनत्वात्फळस तत्फलदाने भगवतो विलम्यस्तत्सेद्दानजनितः स्वामिनीध्वापद्येतेति। अत एवाग्रे आहुः पुष्टी नैव विलम्बयेदिति । पुष्टाविति देहलीदीपन्यायेनात्रापि सम्बच्यते । अन्यमार्गस्थस्तु कृतात्मसमर्पणो विश्रीतपश्चादिवत् खदेहभरणपोषणादिचिन्ता-रहितो त्रिक्टंब कुर्यादिषे, पुटी शुद्धपृष्टिमार्गे तु तन्मार्गस्थी नैय विलम्बयेन विरुद्ध कुर्योद्धाधकत्रयापनीद इत्यर्थः। यहा स्वयमेवास्मसमिषणा वाधकत्रयापनीदे कृते सात्राण-प्रियसायासादर्शनात् सामिन्यादीनां खेदाभावात् तदधीनफलदाने प्रभुनं विलम्बयेन विलम्बं कुर्वादिति वार्थः । अत एव 'मदर्थेभंपरिसागो गोगस च सुखस ने'स्पेनादश-स्कन्धीयं प्रभुवचनमारमसमर्पिणो मोगादित्यागसपदिशति, न तु स्वस्मिन् भरदानेन निश्चिन्ततयावस्थानम् । अन्यथा तासां खेदे सति तनुजिनत्तजसेवायाः प्रतिवन्ये जाते सति फलस्पसेवात्रात्याशा द्रापास्ता । तथा च यत्र तसुनवित्तनसेवायामपि वाधकं त्यक्तव्यं जातं तत्र फलक्त्पसेवासिद्धौ सत्यां प्रभ्वायासस्फुरणादिलम्बं न कुर्यादेवेलर्थः । अत्रताव ब्लेयम् । साधन रूपसेवायां 'प्रतिकूले ग्रहं लाने'दित्युपदेशे भजनप्रतिवन्धक-गृहसीव सागो, न भजनानुकूलगृहस्य । पलरूपसेवायां तु भजनानुकूलसापि गृहस्य साग इति । एतद्यथा तथा मत्कृतभक्तिवर्धिनीटीकायां 'तादशसापि सततं गेहस्थानं विनाशक'मितिशोके द्रष्टव्यम् ।

अय तद्वजनित्रज्ञसेवया शाप्तमानसमेवस्य ध्यसने जाते दशावस्त्रासु महादुःस्वादः भवादनितापेन कदाचिदतिनिष्ठरः प्रियो यदेतावरार्धन्तमपि न मिठति, मया त्वेतावद्वःस्न-मत्रम्यते तदर्शमित्यादिको दोषारोपो भगवति भगवदीयस्य स्वात् सोपि वाषक एनेसाहुः ग्रुणक्षो भेषीति।

#### गुणक्षोभेपि इष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥

गुणैः रसावस्थार्र्भिनिंद्राछेदादिभिर्मनःक्षोभेि प्रियदोपारोपेि एतदेव मगनदगाती प्रितिवन्धकत्वमेन द्रष्टव्यं दोपारोपस्य । तथा च तादशावस्थायामपि प्रिये दोपारोपो न कर्तव्यः । यतः प्रियस्य निर्दोपपूर्णगुणनत्त्वात्तत्र दोपारोपे स्वामिन्यादीनां रोपे फठप्राति-विरुग्नः स्थात् । किन्तु धन्योद्यं यित्रयार्थमेतादशावस्थामनुभवामीतिगुणारोप एव कर्तव्य इति भावः । इदं त्रपानाशावस्थापर्यन्तमेन कर्तव्यत्वेनोपदित्रयते । उन्मादावस्था-प्रादुर्भाने नु देहानुसन्धानामायान्न तत्र दोपो दोपारोपेपीति ज्ञेयम् । अत एवोद्धनद्वारा व्यक्तिमन्तिनीनां ज्ञानोपदेशो दोपाभावार्थमेन कृतः प्रसुणा ॥ ७ ॥

निन्वदं सर्वं प्राञ्जततुल्यमेवेति किमेतादशावस्थापास्याप्युत्कर्प इत्याशंक्याहुः।

### कुसृष्टिरत्र या काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ ॥ ॥

भत्र या काचित् क्रुस्टिष्ट्लघेत सा भ्रमो ज्ञेयः। यतो 'रसो वै स' इति श्रुते रसरूपो भगवान् सिद्धस्तदा सर्वा अपि रसावस्था भगवद्गूषा एव, रसस्य विभावा-तुभावव्यभिचारिभावसमूहाठम्बनरूपत्वादिति सिद्धः सर्वोद्कर्गोस्य भागस्यास्य फठस्य चेति सर्वं चतुरेस्रम् ॥ ७॥ ॥

अत्र केचिद्स्यन्त्र्य्मदाचार्यमार्गाया भगवदीया याददी सेवनेति मूठे सेवायां फल्ड्यमिति तदिवरणे च पुष्टिमर्यादाप्रवाहमेदिमन्नमार्गसम्बन्धित्रिविष-सेवानां क्रमेण फल्ड्यमिति तदिवरणे च पुष्टिमर्यादाप्रवाहमेदिमन्नमार्गसम्बन्धित्रिविष-सेवानां क्रमेण फल्ड्यमुक्तिति व्याचक्षते ! तबिन्त्यम् । एवं सित मूळे यादद्वी सेवनेत्यत्र तदिवरणे च सेवायामित्यत्र चैकवननं श्रीमदाचार्येने दत्तं स्यात् । मूळे कदाचिच्छन्दोनुरोधेनैकवचनदानेषि विवरणे सेवासु फल्ड्यमिति बहुवचनमेवोक्तं स्यात्, विवरणस्य मूळाभिप्रायमकटनार्थमेव क्रियमाण्यात् । अतो मूळविवरणयोरकवचनदाना-न्यशानुपप्त्या तत्रवेकवचनाम्यां ज्ञापनार्थिमिति ज्ञायत इति सारम् । अन्ये न्वेतन्मार्गाया चरणानामामित्रेतं स्वायमात्रियो ज्ञापनार्थिमिति ज्ञायत इति सारम् । अन्ये न्वेतन्मार्गाया मगवताया मृळविवरणोक्तेकवचनानुरोधेन ग्रुद्धपृष्टिसेवाफल्यत्रया मृळविवरणोक्तिकन्यनार्थाम् प्रमुक्तिवर्योक्तिकन्त्रयास्यम्, तद्य सेवायां क्रियमाण्यामेव प्रश्वसम्पादितालोक्तिकज्ञरीरिनिष्टस्वरूपाय्यम् प्रयासाध्यम्, तद्य सेवायां क्रियमाणायामेव प्रश्वसम्यम् सामर्थं प्रमाणाननुरोधिप्रमेयसाध्यम्, यथा रासमण्डकपण्डनायमानानाम्, मध्यमं फलं तु साम्यञ्चम् । तद्य सह सुवत्वस्य स्वायुज्यम् । तद्य सह सुवतः स्वितिः सार्वदिकसंयोगरसाद्वम् इति यावत् । तथा च भक्तिमार्गायोण प्रकारेण्य सुगयतः स्वतिः सार्वदिकसंयोगरसादुम् इति यावत् । तथा च भक्तिमार्गायीयण प्रकारेण्य सुगयतः

९ इत पर 'इति श्रीवहामततुज्वरविहलनायाङ्किरणुज्ववकतः । जयगोपालः कृतवाद्' इति प्रपत्ते जिसितं, हरितालेन पथागोपितम् । शत पर विद्यानार्थाकामागः पाधालः , प्रम्यकृता स्वयमेव निर्मितः, स्वहृताक्षरीर्लेखितयेति प्रतिभाति । एतस्रयोजनं तु परमतदूर्यम् समतददीवरणम् ।

खिलपुण्यपापक्षयद्वारा पात्रभौतिकं देहं निवर्सीलेकिकं दत्वा खस्मिन्नेव श्रितिं विधाय ततो निष्कास प्रमुकारितस्वठीठानुभवरूपं प्रमाणानुरोधिप्रमेयसाध्यम् , यथा रुक्ष्या अन्तर्रहरातगोषिकानां वा । अत्र मध्यमत्वं चास फलस्य विप्रयोगरसातुमवाभावाञ्ज्ञेयम् । साधारणफलं त सेवीपयोगिदेहो वैक्कण्ठादियु । तत्त सेवायां कियमाणायामे-वातुग्रहिवशेषाभावात् साक्षात्सेवातुपयोगेन्यैस्तादशसाक्षाद्रसातुभवकर्तभिः कियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः सम्बन्धसद्धन्त्रीत्प्राप्तिस्तद्रुपम्, वथा वृन्दावनस्वपृक्ष्या-दीनाम् । तस्य चान्तररमणातुकूळत्वारफळत्वम्, चिहःसाक्षात्सम्बन्धाभागदिषकारक्तपत्वं च द्वेयमिति वदन्ति । तन्नान्तर्गृहगतानां मध्यमं फलमिति त्वसमदाचार्यचरणसिद्धान्त-विरुद्धम् । तथा हि । यद्यस्मदाचार्याणानेवमेवामिप्रायः स्यातदा कुत्राविदशमस्कन्यस्वी-षिन्यां श्रीमदाचार्येस्तट्टिपण्यां च तत्तनुजवरैः स्फुटीकृतः सात् । व 'चान्तर्ग्रहगताः काशि'दित्यस्थामासे 'यासां कालः प्रतिवन्धकः, पूर्वमेव भक्तियुक्तास्ता भजनानन्दमनदु-म्यैव प्रतिनद्धा एव भगवत्सायुज्यं प्राप्तवत्य इत्साहे'त्स्त्रत्यसायुज्यपदेन, पुनरेतस्यैव पदस व्याख्यानान्ते 'ततो गुक्ता जाता' इत्यारम्य 'तमेव परमात्मानं जारबुङ्गापि सङ्गता ' इति पद्यव्याख्यानान्तप्रयुक्तेर्युक्तापदैश्य सुख्यफलापेक्षया सुक्तिस्तपफलसीय प्राप्ति-कथनेनायमेवासिप्रायः स्फुटीकृतः श्रीमदाचार्यचरणैरिति वाच्यम् । अत्रत्यसायुज्यपद-मुक्तापदानां परोक्षनादरूपत्वमिति सायुज्यपदस्य भगवत्सहमावपरत्वेन मुक्तापदानां 'अहुर्गुणमयं देह'मित्यशोक्तगुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्तगुणातीतसङ्गातनिष्ठभगवद्रसानन्दात्तभव-विशिष्टलपरत्वेन च प्रयुक्तत्वात् । न च पूर्वोक्तानां पदानां परीक्षवादत्वे श्रमाणाभावः । 'ठक्षणां नैव वस्त्यामि न न्यूनादन्यपूर्णम् । आर्थिकं तु प्रवक्ष्यामि परोक्षकथनादतः' इति प्रथमस्कन्धीयसुवोधिनीप्रारंभप्रघट्टकपद्यस्थ परोक्षकभनायत ' इति श्रीमदाचार्यप्रति-ज्ञाया एव प्रमाणत्वात् । अखार्थः । अहं श्रीभागवते कुत्रापि ठक्षणां नैव वस्यामि. न कवविष्यामि । तक्षणा हि गुल्यार्थवाधे भवति, तत्रात्र प्रतिपाद्यस भगवतः सर्व-शक्तिमत्त्वेन सर्वभवनसमर्थत्वेन सुख्यार्थयाथाभावात् । 'पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेद-श्विकित्सितम् । आज्ञासिद्धानि चरवारि न हन्तव्यानि युक्तिमि'रिति गौतमस्प्रतिवचनेन पुराणेषु 'लक्षणावृत्त्याश्रयणस्य निपिद्धलाच । अथ च न्यूनारपुराणान्तरकथया न्यनत्वं प्राप्य भावप्रवानो निर्देशो, त्यन्छोपे पश्चर्मा । यद्वा, न्यूनात्युराणान्तरकथया न्यूनान्युनं प्रमेयं प्राप्यान्यपूरणमन्येन पुराणान्तरेण पुराणान्तरकथयेति यावतेन पूरणं श्रीमागवतस्य मगवदीयान्तरकृतश्रीभागवतव्याख्यान इव न वक्ष्यामि । यदि सा क्येतत्कत्वीया स्वात ' तदा च्यासचरणेरेव निमद्धा सादतो न वक्ष्यामीति भावः । केचितु न्यूनाच्छन्दादर्था-धान्यस्य तस्य पूर्णं नेत्यर्थः, अध्याहारं शब्दस्य वार्थस्य वा न करिप्यामीत्याहः । तत्र 'जन्माबस्थे'ति प्रथमस्कन्धीयाद्यश्लोक एव 'धीमहि' इति तिद्वाच्यकारकवाचिनो-

स्मच्छव्दस्य चाध्याहारदर्शनात् सोक्तिश्चिन्त्या, किन्त्वाधिकं वाच्यार्थसिद्धमेवार्थं प्रवद्द्यामि प्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि । अगोप्यत्वादिति भावः । परन्तु परीक्षकथनादते परीक्षकथनमप्रत्यक्ष-कथनं वाचकश्रन्देतरशन्देन कथनं गोप्पकथनमिति यावत् तदिहायेत्वर्थः । तथा च परोक्षकयनेनानधिकारिभ्यो गोपनार्थे लक्षणां लक्षणावृत्तिविशिष्टशब्दानय च न्यूनं प्रमेयं प्राप्यान्येन पुराणान्तरेण पूरणं च वस्यामि परन्त तात्पर्यग्राहकलिङ्कादिसिद्धमेव, न तु तदसिद्धमपीत्येतावदधिकं चोध्यम् । तथैव सुवोधिन्यां दृश्यमानत्वात् । तादक्कथायाः कल्पान्तरीयत्वात् । एतत्कल्पीयत्वे तु 'गोप्यः संस्पृष्टसिळ्ळा अंगेषु करयोः पृथक् । न्यस्थात्मन्यथ वालस्य वीजन्यासमकुर्वतः ' 'इति मन्नं जपन्त्यस्ताः पूजां चकुः कुमारिका' इत्यादिमञ्चद्रष्टृत्वादिरूपिठहं कुमारिकानामप्रिकुमारत्वे, अय च<sup>े</sup>'तमेव परमात्मानं जारबुद्यापि सङ्गता ' इत्यत्रत्यजारबुद्धिरूपं लिङ्गमन्तर्गृहगतानां 'जारघर्मेण सुसेहं सुदृढं सर्वतोधिकं । मयि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति वृहद्वामनोक्तभगवद्वर-दानविशिष्टश्चितिरवे च यथोक्तं तथोक्तमेव स्यादतो ज्ञायते तन्नैतत्कल्पीयमिति तादश-पुराणान्तरकथया पूरणं न करिष्यामीति ज्ञेयम् । अय च परोक्षकथने वाच्यार्थसिद्धमेवार्थं न प्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि किन्तु गोप्यत्वात् प्रकटतया न कथितमीदशं तात्पर्यवृत्त्या सिद्ध-मप्यर्थं वक्ष्यामीति भावो ज्ञेयः । एवञ्च फलप्रकरणीयलीलायामतिगोप्यत्वाद्रपक्रमे फलप्रकरणीयसुवोधिनीस्थसायुज्यमुक्तापदा'न्युक्तं पुरस्ता'दित्यारम्य 'यत एतद्विमुच्यत' इखन्तं मध्ये प्रयुक्तानि मुक्तिमुच्यतइलादिपदानि, अथ च रासठीठोपसंहारे च 'ब्रह्मरात्र उपावृत्त' इतिपद्यव्याख्याने 'यतो भगवान् मोक्षदाता ताश्चेदासन्ध्यमन्तःस्मरणं करि-ष्यन्ति तदा मोक्षाधिकारिण्यो भविष्यन्तीति वासुदेवानुमोदिता' इत्यत्रत्यमोक्षपदं च न छोकप्रसिद्धलयक्तपसायुज्यपरत्वेन लयक्तपमुक्तिविशिष्टत्वपरत्वेन लयक्तपमोक्षपरत्वेन च न प्रयुक्तानि, किन्तु परोक्षवादेन भगवत्सहस्थितिपरत्वेन गुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्तालौकिक-देहनिष्ठभगवद्रसातुभवविशिष्टत्वपरत्वेन विश्रयोगोत्तरप्राप्तभगवदर्शनानन्दपरत्वेन च प्रयुक्ता-नीति ज्ञेयम् । पञ्चाध्यायीच्याख्यानस्थसायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानि परोक्षवादरूपाणीति ज्ञापियतमेव पञ्चाध्यायीसमाप्तिश्लोकव्याख्यानीयश्रीमदाचार्यतनुजरसङ्गतफलप्रकरणीयसु-बोधिनीटिप्पण्यां व्याख्यातं 'दिवा विष्रयोगजातीं सत्यां दिनान्ते प्रियसङ्गमे य आनन्दो, न स सर्वदा दर्शन इति सोत्र मोक्षपदेनोच्यत' इति मोक्षपदस्य तादगानन्दपरत्वमेव ।एवत्र सायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानां परोक्षवादत्वं सिद्धम् । अन्यथा 'न चैवं विस्मय' इति पद्यन्याल्याने 'एतत्परिदृश्यमानं नगत् सर्वमेव यतो विमुक्ति यास्यति, भावनया गोकुछे स्थित आह, ज्ञानदृष्ट्या वे'त्यत्र विमुक्तिपदस्थोपसंहारश्चोकव्याख्याने श्रीमदाचार्यचरणे-मेंक्षिपदस्य चोक्तत्वाद्रासमण्डलमण्डनायमानानां च लोकप्रसिद्धमोक्षप्राप्तिविशाष्याये यज्ञप-त्रीप्रसङ्गीये 'तंत्रैका विष्टता भर्ने'तिपद्यच्याख्यानसुवोधिन्या'मतस्त्रस्या मुक्तिः सिद्धे'त्युक्तत्वा-

हिप्रभार्याया अपि मोक्षप्राप्तिरंगीकियताम् । तस्मात् परोक्षयादरूपाण्येवात्र सायुज्यादि-पदानीति न ठोकप्रसिद्धमोक्षरूपमध्यमफञ्जापिरन्तर्गृह्यतानागिति चोष्यम् ।

नतः मक्तिनाचकपदैरेनात्रपरोक्षनादकरणे किं थीजमिति चेत् ? श्रीभागवतमेव वीजिमिति एडाण । तथाहि । 'न चैवं विस्मयः कार्यो भवता भगवत्यज' इतिपद्येग्रे 'यत एतद्विमुच्यतं इतिपदमुच्यते, तेन च सर्वसापि गोकुळस मुक्तिः प्रतिपाद्यते. न हि भवतापि सर्वस्य गोक्करस्य मुक्तिरंगीकियते ठोकप्रसिद्धा । एवं च विमुच्यतइतिपदं परोक्षवादरूपमेव । तथा सति श्रीव्यासचरणैरत्र प्रकरणे मक्तित्राचकपदेनेव परोक्षत्रादः कृत इति श्रीमदाचार्यरिप मुक्तिशाचकपदैरेव परोक्षवादः कृत इति सुष्ट्कं श्रीभागवत-मेव बीजमिति । नन न वयमेवंरूपं मध्यमं फलं तासां वदामः, किन्त प्रकारान्तरेण मध्यमफलं वदामः । तन्त्र मक्तिमार्गीयेण प्रकारेण युगपदिखलपापपुण्यक्षयद्वारा पाञ्च-भौतिकं देहं निवर्ध तदनन्तरं चाठौकिकदेहं दरवा खिसम्लेव स्थितिं विधाय ततो निष्कास प्रशः संयोगरसङीलानुभवमेव कारयति, न त विधयोगरसलीलानुभवम् , एवं च रसरूपभगवत एकदलानुभवरूपं फर्ल मध्यममेव, द्वितीयदलानुभवामावात् । मुख्यानां तु दलद्वयातुभवस्यापि जायमानत्वान्सुख्यं फठमिति चेत्, अत्र प्रच्छामः । अठौकिकदेह-शास्यनन्तरं भगवरञ्चता खस्मिन् स्थितिस्तासां केन रूपेण, सार्वदिकटयरूपेण वा. रस-च्यभिचारिभावलय रूपेण या, 'सायुज्ये तु रसाधिक्यं भेदेनातुभवात् तत' इति श्रीमदा-चार्यसिद्धान्तितभेदविशिष्टसायुज्यरूपेण वा, सर्वदा कण्डलमलेन वा, 'चैलस तत्वममलं मणिमस्य कण्ठे, कौस्तमन्यपदेशेन खालाज्योतिर्विभर्सज ' इसनोक्तानां स्वाङ्गीकतात्मनां तत्वस्तपनण्डिशतकीस्तुभे लयरूपेण या, लक्ष्मीयद्वश्वःखलिखितिरूपेण वा, शिवोमा-वदर्भनारी वर रूपेण वा, पूतनासुपानसमानीतमगवदुदरश्चितपुतनामक्षिताग्रिक्षमाररूप-क्तमारीवंस्त्वधर्मस्यालकवदा । तम नावः । पुरुयोत्तमे सावेदिकलयस्रोण स्थितिस्त केयलजीवात्मनामेव, सा त्वेतासामसम्मानितैवालैकिकदेदशासिशविष्टत्वात , न हि शरीर-विशिष्टानां स्थः क्षुत्रापि वेदादौ श्रुतोस्ति । पुरुपोत्तमे स्यस्य पुरुपोत्तमविषयक-मयोदामिक्तिफलत्वाच । मयद्भिस्त्वेतासां शुद्धपुष्टिमार्गीयमध्यमफलविशिष्टतं सिद्धान्ति-तमस्ति । न द्वितीयः । एतादश्रुळयस्यास्माभिरप्यमाद्गीकियमाणत्वात् । न च तर्हि मध्यम-फलप्रसक्तिः । एतादशलयस्य रासमण्डलमण्डनायमानास्यप्यसानहमिलादौ दृष्टत्वेन तत्समकक्षत्वान्मध्यमफठत्वाभावात् । न तृतीयः । तादशसायुज्यस्य मर्यादाप्रप्रिफठ-त्वातु । न चतुर्थः । सर्वदा कण्डलप्रत्वेन क्षिते रसाभासरूपत्वात् । न पञ्चमः । देह-विशिष्टत्वेन तत्रापि लयासम्भवात् । न पष्टसममी । तत्र प्रमाणामायात् । शिवोमयोरर्ध-नारीश्वरक्तपेण स्थिती च निखिलपुराणेतिहासादीनां प्रमाणत्वाच्च तथात्र प्रमाणमस्ति । न चार्धनारीश्रावदेतासां स्थिती 'हार्ध श्रोणमयार्धमम्बद्दिनगं पदं ठळाटे सन्ना वहीं-

कल्पतया विलाससदनं स्त्रीपुंमयं वाष्त्रयम् । इस्तेर्वेशुवराभयानि दधतं लावण्यवारां-निधिम् । ध्यायामि स्मितशोभितास्यकमलं गोपालचूडामणि'मितिसुन्दरीगोपालमन्नसम्बन्धिः ध्यानप्रतिपादकागम एव प्रमाणमिति वाच्यम् । 'अर्घो वा एप आत्मनो यत्पत्नी'ति श्रुतौ यज्ञसम्यन्धयुक्तायाः स्वविवाहिताया एवार्धत्वमुक्तमिति छक्ष्म्या एवार्धनारीत्वेन श्वितिरागमेन प्रतिपाद्यते न त्वेतासाम्, स्विवविहतत्वाभावेन पत्नीत्वामावादित्यसा अपि भवदुक्तरनवकाञ्चात् । नाप्यप्टमः । तेपामपि केवळजीवरूपाणामेव खोदरे पृतनया समान-यनम्, न तु यालकदेहसहितानाम्, तदनन्तरं भगवतापि तदसुपानद्वारा तादशानामेव स्रोदरे समानयनम् , पश्चाद्वयसेरागतस्तप्रेत्यत्र प्रतचर्याप्रसङ्गे त्वलौकिकदेहं दत्या तलीला-भद्र्यनं कारितवानिति निश्चयस्य दृद्धतरस्त्रेनास्यापि दृष्टान्तस्त्रामावात् । शरीरविशिष्टानामेव तेपां स्रोदरानयनिम्सस कण्ठरवेणाश्रूयमाणत्वात्, प्रत्युत पष्टदशमस्कन्धीयाध्यायसुर्वी-धिन्यां 'तया खस्मिन्नानीता ये वाठकानां जीवास्ते खजीवमर्मखाने खापिताः सन्तीति तान् स्वस्मिन्नानेतुं भगयांस्तन्निष्पीडनमेव कृतवानित्यभिप्रेतोर्थ' इत्यनेन केवल्जीवाना-मैवानयनसः श्रीमदाचार्ये रुक्तत्वाच । न च ठाठनमृद्धक्षणठीठाप्रदर्शितस्वमुखस्यसर्वेवजे भगवति देइसहितानामपि स्थितिरस्त्येव, एवं चाठौकिकदेइसहितानामप्येतासां स्थितिर्ना-सम्भावितेति वाच्यम् । स्त्रमुखारविन्दप्रदर्शितसर्वेत्रजे रासमण्डलमण्डनायमानानामि श्चितत्वात् तासामि मध्यमफलप्राप्तेर्वक्तं शक्यत्वादिति न किञ्चिदेतत्। अय यद्यपि भगवतोऽचिन्स्यशक्तित्वात् केनापि प्रकारेणैतासां भगवति स्थितिः सम्भवेदपि, तथापि यदेतासां मध्यमफुळं स्मात् तदाऽचिन्लगितिमत्वपर्यन्तं धावना समक्षसा सात्, तदेव तु खपुष्पायमाणम्, यत एतासां सगुणदेहत्यागोत्तरं निर्गुणदेहप्राप्त्यनन्तरं तु सर्वेमाव-प्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यस्यैव च फलस्य प्राप्तिः श्रीमदाचार्यैः सिद्धान्ति-तास्ति । तथाहि 'कृष्णं विद्वः परं कान्त'मितिपयक्षोकीसुयोधिन्यां प्रथमन्याख्याना-मिप्रायविशदीकारकद्वितीयन्याख्याने ' उक्तं पुरस्ता'दितिपद्यव्याख्यायां 'यथा भगवित गुणातीत एव परिनिष्ठगुद्धित्वेपि द्वेपस तत्र प्रयोजकत्वात् सगुणत्वमेवेति ठक्ष्यते, अयं च रसः सर्वभावप्रपत्तिरुग्यः । नहि जारत्वबुद्धौ सर्वभावप्रपत्तिः। कामपूर-कत्वेनेव तत्सम्भवात्, अत्र च सगुणत्वस्य प्रतिबन्धकत्वाद्यया चैद्यादीनां स्वाधि-कारानुसारेण ताद्यवरीरनाशे तत्पदमाप्तिः खाधिकारानुसारेण, तथैतासामपि खाधि-कारानुसारेण तथात्वं सगुणत्वोपरमेण सर्वभावप्रपत्येव, ततो निजपतिभजनमिति सर्वमव-दातम्, अन्यया 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यद्द'मिति मर्यादा भज्येते'त्युत्तया, अथ च नतु तथापि तादश्वपरतेरेव म्ङलात् कथं सर्वभावप्रपतिसाध्यं फूरुं मविष्यतीता-भास् दत्वा 'दिपन्नपी'त्यादिप्रतीकव्याख्याने 'मोक्षसुखानभीन्सुस्तदिरुद्धदेपकृती च चैव-न्तरमे यथा ज्ञानिनामपि दुर्लमां मुक्ति दत्तवानेवं तादक्ष्यपतिमृत्मनामप्येतासां तादशं

फलं दत्तवा नित्युत्तया, तदनु किबाग्ने 'यदि सर्वभावप्रपत्तिलम्यफलमेव दिस्सितं भगवतजदा पूर्वमेव स एव आवः किमिति नोत्यादित इति चे 'दिति पूर्वपक्षीकृत्य 'अत्र मदामो,
यासां साक्षाक्रगवत्सम्बन्धस्तासां सर्वासामेव रासमण्डलमण्डलायमानानां अरीरमिष्
गुणातीतमेवेति ज्ञापित्तुं भगवानेव कतिपयगोषीः सगुणदेहाः स्थापित्ता पूर्वोक्तानां
भावोषि निर्मुण इति ज्ञापित्तुमासां सगुणभावगुत्याधेतिविवर्वक्षीपि स्वयमेव नान्य
इति ज्ञापित्तुं तिश्चरुत्ति विपायामे भाविस्तिवरहण्डुःखस्त्रस्त्रमृत्युत्त्या च सर्वभावज्ञापित्तं कर्मक्षपप्रकारण स्वप्राप्ति विधाय मत्त्वाम्येत सर्व कृतवा'निस्तुन्त्या च सर्वभावप्रपत्तिक्तः भवक्कार्य्यावपद्यतिर्वादपद्यीमारोहति द्वीकृतं श्रीमदाचाय्वचरणेरिति तिहत्त्वः भवक्कारस्यावपद्यतिर्वादपद्यीमारोहति । तस्साजान्यद्वमात्रस्त्रमृत्याक्त्येव ।
स्वीगरसानुप्तवामकृत्यं गप्यस्त स्वत्यं स्वप्तान्त्यस्ति स्वयं ।
स्विभाव सर्व्यभावप्रस्ति स्वयं ।
स्वत्यान कर्त्वस्यम्, न ज्ञाप्यतिन स्वयं स्वयं सम्यवति, 'ये यया मां भवयन्ते
तास्त्रयेव भवास्यहं मितिसर्यादा यत्रोस्तिति दिन् ।

अपरच । 'या मया कीडता राज्यां वनेस्मिन् वज आस्थिताः । अरुव्यससाः कल्याण्यो मापूर्मद्वीर्यचिन्तये'तिश्रमरगीतस्थपद्यन्याल्याने 'भवत्यः समागता अन्तर्गह-गतास्त गृह एव शितास्तदेय सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवस्तो न तु भवस्त्रोनेनेव निदर्शनेन भवतीभिरप्यहं शास्य्य' इति श्रीमदाचार्येरुक्तम् । तत्र सर्वप्रकारेण भगवत्प्राप्तिरन्तर्गह-गतानां न तु केनाप्यंशेन न्यूनप्रकारेणेख्युक्तत्वात् सार्वदिकसंयोगरसमात्रातुसव एवैतासा-मिति भवदुक्ति कथं सङ्गच्छताम् । मगवतो रसक्तपत्वादसस्य द्विदछत्याद्भवन्मते विषयोगप्रकारण प्राप्त्यभावादिति कृतं पल्लवितेन । अत्र तदैवेतिपदमेव न तु भवत्य इत्यत्रापि सम्बध्यते । तथा च तदैव तत्थ्यण एव तासां मस्त्राप्तिः सर्वप्रकारेण जाता । भगतीनां तु तस्क्षण एव न जाता कमेणेच महिषयकदोषारोपरूपदोषनिवृत्ती सत्सां भविष्यति, तासां तु मिय दोपारोपो नासीदिति निर्दोपत्नाचर्देव जाता । अन्यया तदैवेति पदस्यात्रातुपद्वाभावे तासां सर्वप्रकारेण मस्त्रातिर्मवतीनां सर्वप्रकारेण न जातेस्रेवमर्थे सम्पन्नेन्तर्गृहगतामामेव रासमण्डलमण्डनायमानाभ्योधिकत्यमापद्येत । तदेवेतिपदस्य त्यत्रात्पञ्जने तासां तदैव जाता, भवतीनां तु दोपनिवृत्तो बनेण भविष्यतीति न न्यूनता फले प्राप्नोतीति ज्ञेयम् । नतु साधारणानामपि मक्तानां दोषान् मगवात्र गणयति, रास-मण्डलमण्डनायमाना'रत्वेताः परं तत्तुसृतो नतु गोपवच्यः', 'आसामही चरणरेणुखुपामहं स्वाम्, 'वन्दे नन्दब्रन्त्रीणां पादरेणुममीहण्य' इत्यादिप्रकारेण श्रीमदुद्धदेः स्तुतानां प्रणतपादरेणूनामय च तदोपस्य वित्रयोगरसावस्थारूपलेन निर्दोषाणां च ताद्यां भावं दोपत्वेन किमर्थ भगवानगणयदिति चेत् । अत्र वदामः । केपान्निदतिकुपानिषयाणां

जीवानां शुद्धपुष्टिमार्गफलं दित्सुर्भगवान् प्रपन्ने लीलासहित आविर्भवति । अन्यथा सर्वः भावप्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यफरुस्य चाज्ञायमानत्वात् कथमेतन्मार्गप्रवृत्ति-हेतुमूतफुठज्ञानं स्यात् , कथं वा एतन्मागीयं साधनं च ज्ञातं स्यात् । तत्रैतन्मागीयं फुं त बजमक्तसजातीयमावेन भजने भवतीति तद्भावानुसारेण भजने कियमाणे भगवत्ताज्ञानेपि तासां दोपारोपो न वाधको जातः, एवं ममापि न भविष्यतीति कदाचिच्छीघं भगवता फलादाने तनुजवित्तजसेवाकरणसमय एव भगवति दोपारोपं कुर्याद्यन्मया खेतावहुःख-मनुभूयते सेवाकरणे, भगवांस्त्वतिनिष्टुर एतावत्पर्यन्तमपि प्रेमासत्त्यादिकं नाविर्भावयति येन फुछं स्यात्तदा भगवतो निर्दोपपूर्णगुणत्वेन तत्र दोपारोपे तस्य फुछप्राप्तौ विलम्बः स्यादतो भगवति कस्यामप्यवस्थायां दोपारोपो न कर्तव्य इति ज्ञापिततं यथान्तर्ग्रहगतानां जारभावोत्पादनेन रासमण्डलमण्डनायमानानामपि शरीरादि निर्गुणमिति ज्ञापयितुं तासां जारभावमुत्पादितवानेवमेव रासमण्डलमण्डनायमानानामपि ताद्यरसावस्थारूपमपि दोपा-रोपरूपं भावं दोपत्वेनारूयापयच्छ्रीमदुद्धवमुखेनेति सर्वं सुस्यम् । तस्सादन्तर्ग्रहगता-नामपि मुख्यमेव फलमिति सिद्धम् । अन्यच 'जारधर्मेण मुस्नेहं सुदढं सर्वतीधिकं मि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति श्रुतीः प्रति भगवदुक्तेस्तद्भावज्ञापकवारदुद्ध्यापि सङ्गता इति फलप्रकरणीयवचनस्थजारबुद्धिसङ्गतत्वोत्त्या च श्रुतिरूपा एता अन्तर्गृहगता इति ज्ञायते । एवं च श्रुतिकृतस्तुतिसन्तुष्टप्रकृत्यतीताक्षरमध्यस्थेन श्रीवृन्दावनगोवर्धन-यमुनानानारासरसोन्मत्तगोपीकद्म्वकविशिष्टेन किञ्चोराकृतिना भगवता किं करवाणी-त्युक्ते 'कन्द्र्पकोटिठावण्ये त्वयि दृष्टे मनांसि नः । कामिनीभावमासाद्य स्मरक्षुन्थान्य-संज्ञयम् । यथा त्वल्लोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः । भजन्ति रमणं मत्वा चिकीर्पा जनिता तथे'त्यादिना श्रुतिभिः खस्य कामिनीभावपूर्वकः स्मरक्षोभ उक्तस्तत्र मा कदा-चिद्भगवानेवं जानातु यदेतासां लौकिककामाभिलाप इति शक्कां वारियतं यथा त्वलोक-वास्तव्या गोपिकाः कामतत्त्वेन कामस्य तत्त्वं परमकाष्ठापन्नं रूपमाधिदैविकमिति यावत् तादशकामाधिदैविकेन रूपेण रमणं रमणकर्तारं मत्वा त्वां भजन्ति तथा भजनेस्माकं चिकीर्पा जनितोत्पादिता स्वदृपदर्शनेनेति धुतिभिः प्रार्थितम् । तत्र भगवछोकस्यनित्स-सिद्धगोषिकामावसजातीयभावेने भजनचिकीर्पेतासाम् । तत्र भगवहोकस्यनिससिद्धगोपि-्रे कानां न भगवति जारभावः किन्तु सर्वभावप्रपत्तिरूपो भावः । एवं च यद्येतासां मध्यमं र् फलं भगवान् दद्यात् तदा 'ये यथा मा'मिति मर्यादा भज्येत । तस्माद्रि न तासां मध्यमं फलं किन्त्त्तममेव । अग्रेषि 'दुर्लभो दुर्घटश्रेष युष्माकं सुमनोरयः । मयातुमीदितः सम्यक् सत्यो भवितुमहीता त्यत्र मनोरथस दुर्रुभत्यं दुर्घटत्यं चोक्तम्, सुमनोरय इत्यनेन मनोरथस सपुत्वं बोक्तम् । यदि जारमार्वेन मजन एव मनोरथः स्वात् तदा दुर्छमत्वं दुर्घटतं च नोकं सात् । कदाचित् तदानी श्रुतीनां विवाहितपतेरभावात् स्वस्मिन्

जारमाचे दुर्पटोत एव दुर्दगश्चेति दुर्दगत्वदुर्घटखोक्तिः सङ्गन्छेतापि, परन्तु सुमनोरय इस्रत्र मनोरये सुप्रत्वं तु न सङ्गन्छेत, जारगावेन भजनमनोरयस दुएलेन सुप्रत्या-भावात् । तस्मात् सुमनोरथपदेन सर्वभावप्रपत्तिपूर्वकभगवहोकवास्तव्यगोपिकाभावसजा-तीयमावमनोरथ एवोक्तोत्रेति निश्चितम् । अत एवाश्रे मयानुमोदित इलनेन पूर्व महोक-बासिगोपीभिमोदितो अनु पश्चान्मया मोदितो अत एव सम्यक् समीचीनः सत्तो भवितं योग्यो मवति । ममैतदधीनत्वादेतासां भोदनं विना न सत्यो भवितं योग्यः सादिति मावः । अन्यया तासां मोदनं नापेक्ष्येत, निकृष्टमनोरथस्य सत्त्वात् । एतदमे तु 'आगा-मिनि विरिष्यो तु जाते सप्टचर्थमुचते । कल्पं सारस्वतं शाप्य वर्षे गोप्यो भविष्यय । पृथिच्यां भारते क्षेत्रे माथरे मम् मण्डले । वृन्दावने भविष्यामि प्रेयान्वी रासमण्डले. जारवर्मेण सुस्नेहं सुद्दु सर्वतोधिकम् । मयि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या मविष्यथे'त्यनेन प्रवहकेनेताभिरप्राधितः किञ्चित्कार्यार्थे जारमानी भगवतैन दत्त इति शतीयते स्फटमेव । तत्रायं भगवद्गभित्रायः । मया त्वागामिविरिन्विदिनरूपसारस्वतकरेपे प्रिवीध्वभारतक्षेत्रस्थ-माधुरमण्डळान्त्र्गतवृनदावने सर्वभावप्रपत्तिस्तत्फठं च प्रकटनीय जीवविशेषोद्धारार्थम । तत्र सर्वभावप्रपत्तिर्निर्गुणा, तद्भावनतां देहादिकं च निर्गुणम्, तादशीनां भगवत्सङ्गम-विरहजन्यं सुखं हु:खं च निर्गुणमिति ज्ञापनीयम्, अन्यथा रासमण्डलमण्डनायमानानां मायादिषु सुराणत्वबुद्धा सर्वेषां प्रवृत्तिर्न स्यात्, तथा च मदवतारोपि व्यर्थः स्यादत एता एव श्रुतीस्तस्मिन्कल्पे अवतारियत्वेतासां भावादिकं च समुणं विधाय सगुणभावः सगुणदेहः सुखदुःखादिकं च कर्मजन्यमिति ज्ञापनीयम् । एवं सत्येतासां तद्रावतहेहाहि-गाशे हीकिकभिन्नशरीरपासी सर्वभावप्रपत्तिरूपं साधनं तलस्यं फलं मविष्यति, सुख्यानां भावादेनिर्भुणत्वं च ज्ञापितं भविष्यतीत्युभयमपि कार्यं सेत्स्यति । अन्यथा तज्ज्ञापनार्थं प्रयक्षान्तरकरणमापयेतेति जारभावो भगवतैय दत्तो, न तु तासां जारभावयपत्तिः साह-जिकीति बोध्यम् । एवं च बृहद्धामनपुराणीयकथाविचारेणापि नैतासां मध्यमफळमायाति किन्तत्तमफुळप्राप्तिरेवेति कृतमधिकतराभिनिवेशेन । अत एव सुवोधिन्याप्तक्तं प्ररस्ता-दित्यस दितीयव्याख्याने श्रीमदानार्येरकं 'यासां साक्षाद्भगवत्सम्यन्धस्तासां सर्वासा-मेव रासमण्डलमण्डनायमानानां शरीरमपि गुणातीतमेवेति ज्ञापयितं भगयानेव कतिपय-गोपीः सराणदेहाः स्त्रापयित्वा पूर्वीकानां मानोपि निर्शुण इति झापयितुमासां सराणं मावमुरपाद्यैतन्त्रियतेकोपि खयमेव नान्य इति ज्ञापयितुं तन्निवृत्तिं विधायात्रे मावि-स्विरहजदुःसस्यसङ्गमसुत्रयोः कर्माजन्यत्वमपि ज्ञापयितुं कर्मक्षयप्रकारेण स्वप्राप्तिं विधाय मत्स्वाम्येव सर्वे कृतवानिति निगर्वः । अत्र पुष्टिमार्गोङ्गिकारान्मर्गोदामार्गीया अनुप-पत्तयोनवसरपराहता इति सर्वमनवय'मिति । न च तासां यदा सगुणदेहनाशस्त्रदेव भगवति सर्वजीवतत्त्वरूपभगवस्त्रीस्तुमे वा 'मणिधरः क्रचिदागणयन्गा' इत्यत्रोक्तगोषि-

(अत्र एकं पत्रं चुटितमिति प्रतिभाति)---- ष्टानामन्तर्ग्रहगतानां रासानुभवोत्तरं भवन्मते कुत्र श्वितिर्भवतोच्यते, अस्मन्मते तृक्तस्थानान्यतमश्चाने लयाद्भगवता सह व्रज एव समा-गमनम्, प्रना रासठीलासमये भगवता सह तत्र गमनम्, तदा व्वलैकिकदेहप्राप्या रमणम्, पुनरिप तत्रैच लय इति चेत्, अत्र त्रूमः । यावद्वजीयैरलक्षितत्वेन केवलप्रपद्य-मात्राविभीवितठीठादर्शनाभावविशिष्टत्वेन चास्मिन्नेव व्रजेन्तर्गृहगतानां स्थितिः। न च विशेपणद्वयविशिष्टत्वेनास्मिन्नेव व्रजे तासां स्थितो किं मानमिति वाच्यम् । 'या मया ऋीडता राज्या'मिति अमरगीतपद्यसुवोधिनीस्थश्रीमदाचार्यकृतव्याख्यानसैव प्रमाणत्वात् । तथा हि, यदि वजीयेरन्तर्गृहगतानां सगुणदेहत्यागोत्तरप्राप्तनिर्गुणदेहसम्वन्धिनी ठीठा हरेयेत तदा रासमण्डलमण्डनायमानाः प्रति त्वन्तर्ग्रहगताविषयकस्वक्रतकीडावजस्थिति-कथनपूर्वकं किमिति खत्राप्तिसाधनं वोधयेत्, खत्राप्तिसाधनमात्रमेव तु वोधयेत्, स्तकृतकीडानजस्थित्योस्तु ताभिर्धश्यमानत्वादतो नैतासां तहीठादर्शनमिति भगवतासां स्वकीडावजस्थिती अपि वोध्येते इति यावद्वजीयैरलक्षितत्वं सिद्धम् । अथ च भवतः समागताः अन्तर्गृहगता गृह एव स्थितास्तास्तदेव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवत्यो न त भवत्यः। थनेनैव निदर्शनेन भवतीभिरप्यहं प्राप्तव्यस्तस्मान्मदर्थं जीवनस्थापनमिति पक्षो निरर्थकः। अन्यथा समागतानां भवतीनां पुनः क्लेशो न भवेदनुभवसिद्ध क्लेशः । ननु ताः प्रति-घन्धेन तथाभूताः कथं स्तुत्या इत्याशंक्याह कल्याण्य इति । तासां महद्भाग्यमस्तीत्य-वश्यप्रतिवन्थरूपं दुरितं दृष्ट एवोपक्षीणिमति कण्टकेन कण्टकोद्धारवद् देहनिराकरण एवो-पक्षीणम्, भवतीनां तु तहुरितमिमामवस्थां प्रापितवत्, अतो महुक्तप्रकारेण दोपं परित्यन्य तामवस्यां प्राप्य मां प्राप्सथेति भाव इति श्रीमदाचार्यन्याख्यानपर्याठोचनेन्तर्गृहगतानां नाक्ररागमनरूपमथुरोद्देश्यकभगवन्नयनरूपप्रपञ्चमात्राविभावितठीठादर्शनमस्ति । यदि तद्दर्शनं स्थात तदा भवतीनां त तद्दरितिमामवस्थां प्रापितवत्, तास्तु महाभाग्य-*बलासासामनश्यप्रतिवन्यरूपं दुरितं स्तुणवेहनिवृत्ताचेचोपक्षीणमतस्ता इमामवस्तां न* प्रापितवदिति भगवान्न कथयेदेव । अकृतगमनभगवत्रयनदर्शनजोक्ष्यसेतासामप्यवस्य-सिद्धत्वात । तस्मादन्तर्गृहगतानां न प्रपद्ममात्राविभृतलीलादर्शनमित्यपि सिद्धम् । उचितं चैवमेव यतः श्रुतिरूपाभिरन्तर्गृहगताभि'र्थया त्यल्लोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः । , मजन्ति रमणं मत्वा चिकीर्पा जनिता तथे'त्यनेन प्रकृत्यतीताक्षरमद्यस्यव्यापियेकुण्ठान्त-र्गतत्रज्ञान्तस्थप्रपञ्चानन्तर्गतवृन्दावने तत्रस्थनानारासरसोन्मत्तगोपीकदम्वकभावसञातीय-भावेन भगवता सह रमणं प्राधितम्, तद्यदि तासां प्रापिकपदार्थदर्शनं स्रात्, तदा प्रपत्रानन्तर्गतवृन्दावने तादशभावेन भगवता सह रमणं न प्राप्तमेव स्थात्, एवं च 'ये यथा मां प्रषयन्ते तांस्त्रथेव भजाम्यह'मिति मुर्यादाभंगः स्यादिति न तासां प्रप्रमात्रा-विर्मत्रहीठादर्शनमिति साधीयसी पूर्वोक्तोक्तिः । एवमेचास्मिन्नेय व्रजे ता आस्तिता इति

भवतीनामिषि निर्यन्धेनैवात्र स्थापनिष्यिनेनास्मिन् व्रज आस्थिता इद्यास व्याख्यानेनास्मिन्नेव व्रजे स्थितत्वमिषि सिद्धम् । इदमेवाभिन्नेस पूर्वमेवोक्तं यज्ञपत्नीप्रसंगे विशाध्याये, 'तन्नेका विश्वता अर्था भगवन्तं यथास्तुतम् । हदोपगुद्ध विज्ञहौ देहं कर्मातुवन्धनंमितिपद्यव्याख्यानसुवोधिन्यां भगवत्सङ्गतायाः स्थानान्तां न मृथ्यम् , तन्ध्यकीनामित् ।
अत्र यत्र भगवांस्तत्र तच्छक्तया स्थादयो गोप्पादयो वेदार्थो ज्ञेदाः । एवं चात्र मगवान्
वर्वे तिम्रतीति ता अपि वर्वे एव देति वर्वे स्थितत्वनायान्येवेति दिक् । एवं च सिद्धाः
विशेषणद्वयविश्विप्टत्वेनास्मिन्नेव अर्वे स्थितित्वनगृह्यतानाम् । तथा च गोपसाहित्येन
गोपाएणठीलार्यं भगवतो गमने रासठीलान्त्वरं भयवतो गृहरामने च दिवा विश्वयोन
सानुमवा, सार्यसमये परावृत्य भगवदागमने राधौ च दृन्दावन एव महानन्दसन्दोहानुमवश्तासामपीति संयोगपसमात्रानुमव एवैतासामिति क्यं वर्क्तं शक्यत इति इतं
विस्तरोणीति सर्वं चतुरस्वम् ।

स्यादेतत् । वयमन्तर्गृहगतानां यनमध्यमं फलं बदामो न तुत्तमफलम् , तत्र यतो-न्तर्हिते भगवतीति फलप्रकरणीयद्वितीयाध्यायस्थप्रारम्भषद्यन्याख्यानसुनीधिन्यां सन्ति च सिंहासायात्र काल इति श्रीमदाचार्यरुक्तम् । व्याख्यातं चैतत् तत्ततुजरत्नैः सकृततिह-पण्यामवतारसम्पूर्तिकाल इत्यर्थ इति, तत्रापूर्णविषयोगसयोगात्मकः प्रवीवतारः समाप्त इदानीं पूर्णविष्ठयोगात्मकपूर्णसंयोगात्मकपुरुषोत्तमायतारो जात इत्युच्यते, तत्रान्तर्हिते भगवतीत्यनेन पूर्णविप्रयोगात्मकस्तदनन्तरं 'तासामाविरम्'दित्यनेनैकीनत्रिशाध्याये पूर्ण-संयोगात्मकपुरुपोत्तमावतार उक्तः । एवं च पूर्वस्वरूपादिश्वमेवेदं मगवत्स्वरूपं पाम-काष्ट्रापन्नम् , एततु अन्तर्ग्रहगताः प्रति न प्रकटभेव, अतस्तासां नैतादशमगवत्स्वरूपप्राप्तिः. किन्त न्यूनसंयोगवित्रयोगरसात्मकत्वेनासम्पूर्णत्वात् तादशभगवत्सक्रपप्राप्तिरेवेति न सम्पर्ण-फलपासिरिति तासां मध्यमफलप्राप्तिरित्युच्यते । न चेदं सारूपं पूर्वं न प्रकटिमिडानी-मेवाविभेतमित्यत्र कि प्रभाणमिति वाच्यम् , 'गायन्त्य उधै'रितिषवच्याल्यानस्योधिनीस्य-शब्दो हि धूमवछोक इति श्रीगदाचार्यतनुजरतकृतश्रीमदाचार्यकारिकाटिपण्यां 'अनेदमा-कृतम् , एतावत्कालपर्यन्तं भगवता खरूपानन्दो न प्रकटितः । तस्य खरूपात्मकत्येन तत्प्राकट्यं विना तदनुभवासम्भवात्, 'तथा परमहंसाना'मिति वाक्याचादशेन मित्रयोगेन तस्त्रातिस्तादक् तस्त्रकटनायाधुनीय पुरुषोत्तमावतारादिखादितत्तनुजरस्त्रप्रतिपादनान्तर्ग-तैतावत्काळाञ्चनापदवाच्यान्तर्घानकाळतद्धिकरणकपुरुपोत्तमावतारोक्तरेव प्रमाणत्यादिति चेत्, अत्र वदामः । आगामिविरिधिष्टयुवत्विरिधिदिनरूपसारखतकले मवन्तो मने गोप्यो भविष्यय तत्र पृथिवीस्थमारतक्षेत्रान्तर्गतमाधुरमण्डलान्तर्गतपृन्दावनेहं गवतां त्रेयान्यसमण्डले भविष्यामीति प्रकृत्यतीताक्षरमद्यान्तःस्थानन्दमयच्यापियेकण्ठलो-कस्यज्ञद्वपृष्टिस्थानरूपश्रीमद्दोवर्धनयमुनासहितनानारासरसोन्मचगोपीकद्रम्बकविशिष्टकेवल-

श्रंगाररसानन्दमयेन सारस्वतकल्पानुसारिश्रीभागवतीयकृष्णस्तु भगवान् स्वयमितिवचन-सिद्धपरमकाष्टापन्नत्वेन भगवता वेदान् प्रति वरो दत्तः । एवं च वहाकल्पादारभ्य सार-स्वतकलपर्यन्तं न पूर्णपुरुपोत्तमावतारो जातः, सारस्वतकल्प एव च जात इति सिद्धम् । एवं चेदं प्रघटकमेव मनसिकृत्यैतावत्कालाधुनापदे उक्ते । तथा चैतावत्कालपर्यन्तपदस्य बह्यकल्पादारभ्य सारस्ततकल्पपर्यन्तमित्यर्थोऽधुनापदस्य च सारस्ततकले इत्पर्यः सम्पन्नः। तथा च वाल्यमारभ्य कृता ठीला सर्वापि रसाठतामापद्यते । भवदुक्तप्रकारे त्वेतदवतार-पूर्वसामयिकी सर्वापि ठीठा खरूपान्तरसहभावेन कृतत्वाद्रसाभासतामाविष्करोति। किञ्च। रासमण्डलमण्डनाभिः कृतं 'कस्याश्रित् पृतनायन्त्या' इत्यादिलीलानुकरणमपि न सङ्गच्छते । इदानीमाविर्भृतवित्रयोगसंयोगात्मकस्वरूपेण तत्त्वहीठाया अकृतत्वात् । स्वित्रयकृत-ठीठानुकरणस्येव ठीठाहावरूपत्विमति रसशास्त्रसिद्धान्तात् । अपरञ्च । विचयनसामयिक-नन्दस्तुर्गतो हत्वा रामानुजो मानिनीनां, गोविन्दचरणप्रिये इत्यादिषु नन्दसुतवरु-भदानुजगोक्तलेन्द्रादिनामकथनस्याथ च 'विपजलाप्ययाद्व्यालराक्षसा'दित्याद्यक्तकालीयादि-भयरक्षितत्वगोचारणगमनकर्तृत्वादिकथनस्य तत्समयप्रकटस्वरूपे सम्भवामावेन अम-रूपत्वापातात् । न चास्त् अमरूपत्वमिति बाच्यम् । तथा सति रासमण्डलमण्डनाय-मानानां भावातुसारेणेदानीन्तनभजनकर्तृभिरेताद्यभवत्सिद्धान्तस्य ज्ञायमानत्वेन नन्द-सुन्वादिनामाग्रहणस्य वाललीलामारभ्य रासलीलाशारम्भपर्यन्तञ्जतलीलानामभावनाप्रसक्तेः। अन्यच । श्रीमन्नवनीतप्रियश्रीमद्रोवर्धनोद्धरणखरूपमजनाप्रसक्तेश्च महाननर्थः प्रसञ्जेत । न च तदन्तर्गतमिदमपि खरूपं वर्तत एवेति वाच्यम् । तथा सति तत्तलीलाविशिष्ट-स्वरूपाणां तत्तहीलाश्रवणादीनां तत्तत्स्वरूपभजनस्य च गौणलीलालगौणश्रवणादित्व-गौणस्वरूपभजनत्वापत्तेश्च । अपरत्र्व । 'जानीत परमं तत्त्वं यशोदोत्सङ्गलाहितम् । तदन्यदिति ये प्राहरासुरांस्तानहो चुधा' इतिपद्येन श्रीमदाचार्येर्यशोदोत्सङ्गठाठितस्य सिद्धान्तितायाः परमतत्त्वताया भद्गप्रसङ्गश्च । न हीदानीमाविर्भृते खरूपे यशोदोत्सङ्ग-लालितत्वमस्तीति तद्विरुद्धा भवद्राद्धान्तपद्धतिः कथं भव्यतामुपेयात् । अथ च 'सखि कापि सापि सम्प्रति वरिवर्ति किस वजाधिपप्राणा । या नन्दसनुसरहीतरहं चेतः समादच्या'दिति तत्तनुजराजोक्ता खस्य तरठचेतस्त्वे नन्दस्नुमुरत्या हेत्त्त्वोक्तिरि कथं समक्षता सातु । श्रीमदाचार्यरतानां तत्ततुजराजानां च त्रजमक्तभावात्मकभगवत्स्वरूप एव निष्ठावत्त्वात् । ननु तर्धवतारसम्पूर्तिकारु इत्यस्यास्मद्रभुकृततथात्र कारु इत्यन्नस-कारुपदच्याख्यानस का गतिरिति चेत्। अग्रोच्यते। पू पारुनपूरणयोरितिपात्वर्षातु-सारात् सम्पृत्तिशन्दस्य सम्पूर्णता धर्यः, सा च केनचित् प्रकारेण न्यूनस्य मवित । तत्रास्मदाचार्योक्तमार्गो हि फलमार्गः । तत्र फलस्पो भगवानेव साधनम्, फलस्पो भगवानेत्र च फलम् । तत्र परमकाष्ठापत्रस्य फलरूपभगनतो 'रसो पे स' इति श्रुते

रसरूपत्यात् स्वप्नादिसंयोगविशिष्टप्रेमासक्तिय्यसनपर्यन्तायस्थासंब्रितपूर्वानसमजविष्रयोग-रूपेण साधनता । तदनन्तरानिर्मृतपरस्परपोष्यपोपकभावविशिष्टविप्रयोगातिषुष्टपूर्णपूर्णतर-पूर्णतमसंयोगतादशसंयोगातिपुष्टपूर्णपूर्णतरपूर्णतमवित्रयोगपरम्परास्त्रपेण च फळता । तलापि षरम्परायां परमफलता तु संयोगरूपखेव । इदं यथा तथातुपदमेव प्रतिपादिणिष्यते । एवं च वाल्यमारम्य पौगण्डान्तं पूर्वोक्तप्रकारकपूर्वोत्तरागजवित्रयोगरूपसाधनविशिष्टलमेव वजभक्तानाम् । तत्र फलात् साधनं न्यूनमेवेसनुसवसिद्धम् । अन्यथा साधने प्राप्ते फला-काह्या न स्यात् । तथा चैतासां पूर्वानुरागविशिष्टसमादिसंयोगसुखे प्राप्तिषि पाद्यसंयोग-सुखसामिरुपितसाजातत्वादेतावरपर्यन्तं साधनरूपत्वमावेणेव भगवत आविमीवात् प्रस्पो-त्तमानतारो न्यून एव श्वितः । अतः परं तु 'वाहुपसारपरिरम्भे'त्याद्यकेन तदिमिलपितपूर्ण-बाह्यसंयोगसुखरूपेण, तदनन्तरमेतत्संयोगसुखपोपार्थमुक्तसंयोगपु धान्तहिते मगवती त्याह्य-क्तेन पूर्णविष्रयोगस्तरूपेण, तदनन्तरं 'तासामाविरम्'दित्याद्युक्तेन रासावसानपर्यन्तं पूर्वपूर्ण-संयोगस्खस्त्रस्पाद्पि कोटिगुणेन पूर्णविश्रयोगपुष्टेन पूर्णतरसंयोगस्यस्त्रेण, तदनन्तरं च गोप्यः कृष्णे वनं यात इत्याद्युक्तेन पूर्वीक्तपूर्णतरसंयोगसुखपुष्टेन परार्धगुणभाविसंयोग-सुख्योषार्थं पूर्णतरविश्रयोगस्तरूपेण, ततः पुनः पूर्वोक्तपूर्णतरविश्रयोगपुष्टेन गोचारणपरावृत्ति-जनितवहपरार्धगुणपूर्णतमसंयोगसुरारूपेणाविर्मृतः, ततः पुनरप्यक्ररकृतमधुरानयनजनितेन पूर्णतमसंयोगसुखपुष्टेन पूर्णतमवित्रयोगरूपेण पुनरिष भावभरेणानन्तगुणान्तरवाह्यसंयोग-सखस्यक्रपेण चेद्येवं संयोगपरम्परारूपेणाविर्भविष्यति भगवान् । एवं चेदानीमेव रस-स्पावतारस पूर्व पाहुप्रसारेसादिना एकदरुरूपसंयोगावतार उक्तः, इदानी मन्तहिते भगवती रेसा न त पूर्वावतारसमाधिजीतेत्वच्यते । सम्पर्तिकाल समाप्तिरूपार्थस्थेव विवक्षितत्वेवतारसमाप्तिकाल इरोबोक्तं स्थात् । तस्मादवतारसम्पर्ति-काठ इससावतारसम्पूर्णताकाठ इसर्थः सम्पन्न इति नन्निसादिभयस्त्रश्रोत्तरस्य सिडे-हिति सर्वं भव्यम् । यत्पुनविंत्रयोगसीव फळलवम्, न संयोगस्य, संयोगस्त तडिहतावत् किथित कार्ल मध्ये मध्ये जायमानो भक्तानां देहस्थित्यर्थभुपयुक्तो मवति । भगवद्विपयक-विषयोगसातिदःसहस्यात् । अत एव भगवतो मथुरातः परावृत्त्यानागमनम् , संयोगस्यैव फलले मशुरातः पराष्ट्रस्थानमनमेव स्थात् । नन्वत्र कि प्रमाणमिति चेत् । 'भवतीनां वियोग' इति पद्मव्याख्यानसुवीधिन्यामधदेहभावेनात्मा गौण इति देहेन सह वियोग आविर्भृतस्रोन्योत । तदपि न घटते । समवाधिकारणत्वेन तेषु वर्तत इति । अन्यथा देहा निःसमावाः स्युः । आविर्मूतेन वियोगस्तु हितकारी । अन्यया सम्हपनाञ्च एव स्यात् । यथाविकामग्रीः । पूर्वसम्बन्धेनैवेता अर्धदम्याः, पुनः सम्यन्धेन सर्वदाह एव स्यात् । सुसानुभवस्तु सान्तःस्थितास्यभिव्यक्तिवत् सान्तःस्थितमगवदभिव्यक्तया । सर्वधाभि-

व्यक्तौ काष्टांशो ज्वििष्यतीति न सम्बय्यते, यतो भगवान् प्रत्यकर्तेत्यादिप्रषद्दकपर्या-लोचने काष्ठान्तः स्थिताग्रेरभिव्यक्तिर्यया वाह्योपाधिसम्बन्धामावे किञ्चित्कालिकी,एवं स्वान्तः-स्थितमगवद्मिन्यक्तिरपि तडिछतावद्भगवत्संयोगाद्दिप्रयोगस्यैव सार्वकालिकरवाद्विप्रयोगस्यैव फलत्वं न संयोगस्रोति श्रीमदाचार्यचरणोक्तेरेव प्रमाणत्वात्, आविर्भूतेन वियोगस्त्विसा-देरयमर्थः । यद्याविर्मृतस्वरूपेण संयोगः स्यात् तदा मथुरात आगमनज्ञानेऽस्मान् विहाय गत इति निश्चयजनितमहादुःखेन देहपातः स्थात्, तदेवोक्तमन्यथेत्यादिना सद्यान्त-मतोयं वियोगो हितकारीति भावः । पूर्वसम्बन्धेनेत्यादेरयमर्थः । राससामयिकवियोगोत्तर-सञ्जातसम्बन्धेनैवैताः स्वत्यागजनितमहादुःखेन स्मरणपथगतेनार्धदग्धाः, अतःपरिमदानी-न्तनसम्बन्धे मथुराविषयकगमनज्ञानेन कोटिगुणे दुःखे जाते सर्वदाहः स्यादिति ज्ञेयागे स्पष्टीर्थ इति वदन्ति । तत्रापि वदामः । भगवद्रूपरसो ह्यप्रिरूपः । तत्र यथाप्रिस्तापजनकः शीतलताजनकश्चेति द्विविधः । तत्रान्नादिपरिपाकजनकोन्निस्तु तापजनकः । हिमादि-रूपोपिस्तु शीतलताजनकः । तत्र यावत्पर्यन्तं देहादिषु तापस्तावत्पर्यन्तं हिमरूपोप्तिः खसम्यन्धेन देहादिस्थितिकारकः । सर्वथा खसम्यन्धेन देहादिनिष्ठतापनिवृत्तौ शीतलता-गुणेन देहादिनाशकरश्च । एवं रसरूपो भगवद्रपोक्षिरिप वित्रयोगसंयोगरूपेण द्विषः । तत्र वित्रयोगात्मको रसरूपो वन्हिस्तापकारकः, संयोगरूपो वह्निस्तु शीतलताकारकः। तत्र यावरपर्यन्तं देहे विप्रयोगञ्जनितस्तापसम्बन्धस्तावरपर्यन्तं तापनिवर्तकस्वज्ञीतरुतागुणेन देह-जीवात्मनोः स्थितिकारकः । स्तसम्बन्धेन सर्वथा तापनिवृत्तौ संयोगस्त्पो पहिस्तु जीव-लयसम्पादकस्वनावत्वात् स्वसम्बन्धेन सर्वथा जीवस्य ठये सम्पत्ने श्वितोपि भक्तिमार्गीय-जीवात्मा रसानुभवाभावात्रष्ट एव भवतीति तन्नाशकारकः । अस्मिन् पक्षे श्रीमदाचार्योक्त-सर्वदाह एव स्यादित्यत्रत्यदाहपदेन स्वरूपनाश एव सादिलत्राप्याचार्योक्तनाश-परेनापि लय एव ज्ञेयः । जीवसाविकृतत्वान्नित्यत्वात् काष्टादिदाहवदाहस्य देहादिनाज्ञ-वन्नाशस्य वाऽसम्भवात् । एवं च सति यदि भगवानेताभिः सह संयुज्येत तदा पूर्वानुभूता-नन्दात् कोटिगुणानन्दप्राद्धर्भावे सर्वथा तापनिवृत्तौ भक्तात्मनां रूप एव भवेद्, एवं च रस-मार्गीयफलाभावः सम्पयेतेत्याविर्भृतेन वियोगस्तु हितकारीत्युक्तं श्रीमदाचार्यचरणैः। न च लयसम्भावनायामेव पुनरिप वित्रयोगाविर्भावे पूर्वोक्तफलसम्भव इति वान्यम् । यदि पुनरिप चहिराविर्भृतस्वरूपवित्रयोगाविर्भावावश्यकस्वम् , तदैतेनेव वित्रयोगेण चारितार्यात् पिष्टेपेपणन्यायप्रसक्तेः । न च सुखानुभवार्थं चिह्तराविर्भृतस्तरूपेण संयोगो देय एवेति वाच्यम् । अन्तःश्यिताम्यभिव्यक्तिवदन्तःश्यितभगवदभिव्यक्तया सुरातनुभविषद्धिरिनि श्रीमदाचार्यरेवोक्तत्वाद्वद्विराविर्मृतस्वरूपसंयोगस्य निःप्रयोजनकत्वादिति दिक् । यदा । वहिराविभृतस्यरूपेण वियोगस्तु हितकारीत्यस्यायमर्थः । प्रपमत्रादुर्भृतमथुरागतमगव-रसम्बन्धे महामुखानुमवे जाते पुनरपि रसरूपमगवरस्वभावाद्विप्रयोगे जाते यथा यथा

संयोगानन्दाधिक्यम्, तया तथा निप्रयोगे तापाधिक्यम्, यथा यथा विष्रयोगे त -द्रःखाधिक्यम् . तथा तथा संयोगे आनन्दाधिक्यम् , इत्यनुभवान्मयुरागतस्यरूपेण विग्र-योगे पर्वतापादिप कोटिगुणे तापे जाते देहनाश एवं स्थात्, एतत्तापस प्रख्यामितापादिप प्रयक्तात । यथा वाद्याधिकाष्टसम्यन्ये काष्ट्रनाशः । अस्मिन् पक्षे पूर्वसम्यन्येनैवैता अर्थदम्याः, पुनः सम्बन्धे सर्वदाह एव स्मादिलग्रलपूर्वसम्बन्धेनेत्सस पूर्वविप्रयोगसम्बन्धे-नेति पुनः सम्बन्धे इलस्य च पुनर्वित्रयोगसम्बन्धे इति चार्थो बोध्यः । तस्माद्रहित-विभेतस्बरूपेण भगवान्न सम्बध्यते । सुखानुभवस्त्वन्तरनुसन्धानेन्तःस्थितास्यभिन्यक्ति-वदन्तःश्वितभगवत्स्वरूपाविभविनान्तर्पहिरनुसन्याने भगवत्सङ्गमाकाङ्कायामप्यन्तःश्वितस्य वाह्यप्राकट्यादेव चहिरिप भविष्यत्येवेति चहिराविर्भृतस्वरूपेण वियोगो हितकारीस्यक्तं श्रीमदाचार्यः । न चान्तःसम्बन्धपत्राकट्येन वत्सम्बन्धजनितस्रखातिशयोत्तरसञ्चातवित्र-योगादपि देहनाशप्रसक्तिर्भवित्र्येवेति बान्यम् । बाह्यतृणतुरुक्त्पोपाधिसम्बन्धाभावे मयनाविभीतकाष्टान्तःस्वविद्धनं काष्टदहनसमर्थः, तथात्र वाह्योपाधिकपसर्वमुक्तिदानसम्ब-न्यागावे बहिराविर्भृतस्यरूपमप्यक्षित्वाच देहनाशकरम्, किन्तु प्रपत्रातीततापक्रेशनाब-रूपरसधर्मपुरस्कोरेणेय प्रकटिमिति तदेव करोतीति भवदुक्त्यप्रसक्तेः । यदा । आविर्भतेन वियोगस्त हितकारीत्यादेरयमभिप्रायः । प्रपश्चाविर्धृतस्वरूपं हि सर्वमुक्तिदानाय प्रकटम . तत्र सर्वमध्ये गोपिकानामपि सत्त्रादेतासामपि लयरूपमुक्तिमेव प्रतिक्षणं ददाति भगवान , परं तस्सात् पृथक्कृत्य भजनानन्दमनुभावयति । 'ये यथा मा'मिति प्रतिज्ञातः । अत्रो-पष्टम्मकरूपा 'यत एतद्विमुच्यत' इतिकलप्रकरणीयपञ्चाच्यायीपचच्याल्यानस्योधिनी द्रष्टव्या । एवध्य तस्मात् पृथक्करणहेशः प्रतिक्षणं प्रमोभेवतीति प्रक्षालनाद्धि पह्नस्येति न्यायाद्वहिः प्रपञ्चाविभूतस्य रूपेण भगवान् च सम्बध्यते, तेन गोपिकानां लयनिव तेहितं भवतीति प्रपत्नाविभृतस्यरूपेण वियोगो हितकारीत्याचार्येरुकम् । वाह्यानतसन्धानेन-सन्धाने वा भानभरेणान्तर्विहिःप्रकटरसरूपखसंयोगं तु करोत्येव प्रमुः । तासामिस्छिपित-त्वाद्रसमागीयपरममलरूपत्वाच । तस्माच वित्रयोगस्य परमफलत्वम्, किन्त् संयोगसीय । संयोगसाधनत्वात पूर्वादुरागजनितविष्ठयोगस संयोगपोपकत्वात् संयोगानन्तराविर्भतस्य त्रित्रयोगस्य च परमफलत्वमुच्यते । अन्यया भगवत्सयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदय-बद्धजभक्तानां भगवदिप्रयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदयोपि श्रीमायवते श्रुतः स्रात् । इदानीन्तनानां भगवद्विप्रयोगेच्छोदयस्तु भगवत्संयोगसाधकत्वपोपकत्वज्ञानादेव भवतीति न काष्यतुपपत्तिः । यद्यपि भगवतो रसरूपत्वात् संयोगविष्रयोगात्मकत्वाद्रसरूपमगवत्प्राप्ती वित्रयोगोच्यात्रादिफले स्वग्बीजादिवदन्तर्गतीभवति तथापि स्वग्वीजादिपास्या यथाग्रफलन् रसाकाह्या मवलेय, तदसम्रास्या तु त्वन्यीजाद्याकाङ्का न भवति, तथा वित्रयोगग्राप्या संयोगाकाद्वा भवत्येव, संयोगप्राप्त्या तु विषयोगाकाद्वा तु न भवतीति संयोगस्येव परम-

फलत्वं वक्कं शक्यते । ज्ञाते सति स्ववृत्तितयेष्यमाणसैव फललात् । न लिदं विप्रयोग इति न वित्रयोगस्य फलत्वम् । अत एव फलप्रकरणीयत्रथमाध्यायसुबोधिनीत्रारम्गस्याया-'मतो हि भगवान् कृष्णः स्त्रीपु रेमे ह्यहर्निशम् । वाह्याभ्यन्तरमेदेन ह्यान्तरं तु महाफरु'-मितिकारिकायां रमणपदवाच्यवाह्याभ्यन्तरसंयोगसैव फलवं महाफलवं च कमेणेवोक्तम् । एवमेव 'खानन्दस्थापनार्थाय लीला भगवता कृता। स बाह्यो जनितः प्रष्टो यथान्तर्निविज्ञे-त्युनः । तद्दर्थं मगबांसासु ठीठया सहितीविश्र'दिसेतद्दितीयाच्यायसुर्वोधिनीप्रारम्म-कारिकायां विश्वयोगस्य संयोगपीपकलमेव, फठलं सु संयोगस्यैव श्रीमदाचार्यवर्येक्क्तम्। अत एव 'मयि ताः प्रेयसां प्रेष्ठ' इति अमरगीतपद्यव्याल्यानसुचोधिन्यामपि फलसाधकत्वाद्ध-क्तिमार्गे विरह एव पुरुषार्थ इति किमिति निराकियते तत्राहेत्यामासे विप्रयोगस्य फलसाय-कत्वमेवोक्तं श्रीमदाचार्यचरणैर्न तु फललमिति भवत्सिद्धान्तिता वित्रयोगसैव परमफल-रूपता क्यं सङ्गच्छेततराम् । अतःपरं वित्रयोगान्तर्गतभगवत्सरूपत्राकट्यं तडिल्लावत किश्चित्कालिकमेव भवति, अन्यथा देहनाशः स्यादिति यदुक्तम्, तदपि न विचारक्षमम्। तानिः किबित्कालिकसंयोगसानाकाङ्कितत्वात्, बहुकालिकसंयोगसेव तदाकाङ्काविपय-स्वात् । इदं तु दश्चमस्कन्धीयपद्त्रिंशाध्याये 'अहो विधातस्तव न कविद्दया संयोज्य मेज्या प्रणयेन देहिनः । तांश्याकृतार्थान् वियुनङ्गयपार्थकं विचेष्टितं तेर्भकचेष्टितं यथे'-त्यारम्य स्ठोकचतुष्टये 'निवारयामः समुगेत्य माधवं किन्नो करिष्यन्कुलवृद्धवान्धवाः। सुकुन्दसङ्गानिमिपार्थंदुस्यज्ञाद्दैनेन विष्यंसितदीनचेतसाम्, यसानुरागललितस्मितवन्सु-मब्रजीठावठोकपरिरम्मणरासगोष्टवाम् । नीताः स्म नः ध्रणमिव झणदा विमा तं गोप्यः कथं न्वतितरेम तमो हुरन्त'मितिश्लोकद्वये च प्रकटमेव । एवमपि सति यदि किथित्का-लिकमेव संयोग दद्यात् तदा 'ये यथा मा'मिति भगवस्त्रतिज्ञाहानिः स्मात् । तिल्लानाव-देतासां संयोगो मवतीत्यादिप्रकारसा श्रीमदाचार्यस्तत्त्रतुत्ररहेश कण्ठरपेण कुत्राप्यतुक्त-त्वाच । तस्मादन्तर्वहिदिंवा रात्री चातृष्ठिसंयोगरूपेण प्रकटः, पुनस्तत्संयोगपोपार्थ विप्र-थोगरूपेण च प्रकटः, पुनः पूर्वप्रकारसंयोगरूपेण पुनर्विप्रयोगरूपेणेति परम्परया गोपि-काभिः सह कीडति भगवानिति कृतं विस्तरेण । ननु तथापि नान्तर्ग्रहगतानामेवंविध-सम्पूर्णरसरूपभगवव्यासिरेतासां मुक्त्यनन्तरमेवैतादशरसठीठाप्राकट्यादिति तव्याप्तफटस्य मध्यमफलत्वमस्माभिरुच्यत इति चेत्, अत्रोच्यते । सगुणशरीरत्यागोत्तरतत्क्षणप्राप्त-गुणातीतदेहेन भगवन्निकटगतानामन्तर्ग्रहगतानामपि 'ताभिः इलादिलीलासीमग्जन्यमदमानलीलाप्राह्यत्तरसामयिकान्तर्धानलीलागारस्य कृतवामक्रपोले'त्याद्युक्तयुगलगीतलीलान्तसर्वलीलानामपि प्राप्तिरेतासामिति श्रीमदाचार्य-तत्ततुजरनानां हि सिद्धान्तः। अत एव 'ता द्यान्तिकमायाता' इतिफलप्रकरणीय-ष्यव्याख्यानसुषोधिन्यां 'यास्तु समाहृताः समागतास्ता न निवार्यन्ते, याः पुनः सगुणा

अन्यसम्यन्धिन्यस्ताः शब्दश्रवणात् समागता इति शब्देन निवारणीयाः, अन्यश्चेषतया भजनमञ्जूक्तिमिति। करिष्यमाणठीवा तु सर्वभावप्रपत्तिसाच्या, अतो निवारणार्थं यक्षमहि श्रीमदाचार्यैद्यांख्यात्म् । विवृतं चेतत् तत्तुज्वरक्षेः स्वकृतिट्यण्यां 'यदन्तर्यष्ट्रगता अनाकारिता एव नादं श्रुत्वोद्धक्ता इति प्रतिवन्धोभृदिति श्रद्धानिरासायाहुः याः पूर्वोक्ताः अपाहृताः, तत्रोपपितमाहुः समागता इति । अन्यया तथा न स्मादिति भावः । मेहस्य देहसम्बन्धित्वात् तस्य च नष्टले नैतासां रहाभावात् तत्र गमनं याधितमिति न निवार्यन्ते ' इति । एवं चान्तर्यहेगता न निवार्यन्ते इति स्कृत्येव प्रतीयते, तत्र तिवार्यन्ते ' इति । एवं चान्तर्यहेगता न निवार्यन्त इति स्कृत्येव प्रतीयते, तत्र तिवार्यन्ते हति । एवं चान्तर्यहेगता न निवार्यन्त हति स्कृत्येव प्रतीयते, तत्र तिवार्यन्त हति । विवार्यन्ते स्वार्यावार्यम् स्वार्य । स्वर्य । स्वार्य । स्वर्य । स्वर्य । स्वर्य । स्वर्य ।

श्रीन्छमतस्तुतवरविद्वञ्जायाद्विरेणुञ्चनरुतः । जयमोपादः क्षतवान् सबिवृतितेवाफञ्च्याख्याम् ॥ १ ॥ भूष्मर्यञ्जाठं नत्त निथाय निषाय भूगो भूषः कृपाछपु महस्सु निवेदयामि । यत्तिबिद्य ठिस्तितं मयका भवद्विः तत् पुष्टिमागेपधिकैः परिशेषनीयम् ॥ २ ॥

इतिश्रीबञ्जभाचार्यवरणकासठैकतानमानसश्रीमन्महाप्रसुश्रीविष्टलेश्वर-कृपाकटाक्षोद्धद्वद्वद्विना सुदुद्धिना मटपतिजयगोपालेन विरचिता सविद्यृतिसेवाफलटिप्पणी समाप्ता॥ ॥ श्रीक्रप्णार्पणमस्तु॥

<sup>े</sup> १ इदं पर्य जवगोपानकतविस्तुंवसुक्षयंसान्वेऽपि विचर्ते । बारम्गस्यं 'वाँदेवहंतवित्रिति'पर्य तत्क्वत-तैतिरीयमाध्यस्यम् । इदं पर्यद्वयं तत् वसुत्वास्यो टीकायां प्रम्यकृता पर्याप्तिविद्ययिते प्रतिसाति ।

# सेवाफलम् ।

# मठेशश्रीलक्ष्मणभट्टविरचितसेवाफलविवृतिविवरणसमेतम्।

विचार्य श्रीमदाचार्यभोक्तं सेवाफलाभिषम् । प्रन्यं तदिवृतिं चापि विवृणोमि यथामति ॥ १ ॥ साक्ष्ययोगावभेदार्थे भक्तिर्भेदकरी हरी । स्रोहासक्तिव्यसनिनी तसिद्धै स्वाइनिका ॥ २ ॥ व्यसनं मानसी सेवा माहात्म्यज्ञानभक्तितः ॥ ३ ॥

अथातः श्रीवछभाचार्याः ससिद्धान्तमुक्तावस्यां 'कृष्णसेवा सदा कार्ये'त्यादिना ब्रह्मवादसिद्धान्ततः सत्ये जगति कृष्णस सेवार्भोक्तं निरूप्य तिसद्धौ मुख्यं फूळं सपिकरं निरूपितुक्तामाः सेवाफुळनिर्णयग्रन्यं सविवरणमाहुः ।

#### यादशी सेवना बोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

सेवना च प्रागुक्ता त्रिविधा, अत्यन्तरहा अन्तरहा विहिष्ठा चेति प्रशन्देन स्च्यते,
या निलक्षीसामिन्यन्तरहास स्वस्तामिनः पुरुषोत्तमस्य 'प्रतिकृतिरूपस्य' कारमीरचन्दनसुगन्यतैलान्यद्वसापनपूर्वकग्रहारादिज्ञानिक्षमारूपा साक्षादह्वेषु सृदु 'संस्कृत्य लोकवत् सस्नेहं कियमाणा सेषा प्रथमा । मन्दिरपात्रसम्मार्जनोपलेपनित्रकरणपूर्वक-सिंहासनादिश्यान्वरणक्रीडनोपस्करणपीठस्वण्डाक्षिग्रहारादियोजनात्रादिपयःपाकसामग्री-साधनज्ञानिक्षयारूपा परिचर्या द्वितीया । सुष्पगन्यताम्बूलक्षलकन्दम्लशाकामात्ररस-संशोधनपनवसनम्पणसम्यादनज्ञानिक्षयारूपा परिचर्या विदिष्ठा तृतीयेति यादशपदसाधः। स्वतं स्वतर्जित्तरनेति सन्नेत्वतः । स्वतिस्वद्वरे 'स्वतः प्रेमार्माकामस्तरमान्यना-परिण्यायः मानस्यं सस्यां 'सेवकस्य यादक् कर्लं लड्डच्यते । यथिय तत्र 'ततः संसारदुःखस्य निवृतिर्वद्व-वोधन'मिति फलमुक्तं तथापि तदवान्तरमेवेति सुस्यं फलमुच्यत इसर्थः ।

तदपि त्रिविधमिति सविवरणं निरूपितुमाहुः । अरुौकिकस्य दाने हि चाचाः सिध्येन्मनोरधः ॥ १॥

फलं वा इाधिकारो वा न कालोत्र नियामकः । विवरणगत्र सेवायां फलत्रयमलौकिकसामध्ये सायुज्यं सेवोप-योगिदेहो वा वैक्कुण्ठादिष्वित । अलौकिकसामध्ये प्रथमागाः फलम् ।

१ मानेति पाट. । २ श्वेति पाटः ।

सायुच्यं द्वितीयायाः । सेचोपयोगिरेहो वा वैक्कण्टादिषु 'अधिकृतः' तृती-यायाः । तत्र्वालोकिकस्य भगवत इवालोकिकमेव ज्ञानिक्रयाभ्यां सामध्ये जगह्या-पारवर्ज यत् तत्त्वया । स्वेच्छ्या देहेन्द्रियपाणान्तःकरणेरेव सदा सेवापरेः सहितस्यात्मनी जीवनशक्ततं 'श्रुति 'कुमारिकाणामिव, तत्परिसजने च खेच्छयाशक्तत्वमिस्रेहिकमन्त-र्षेहगतानामिव । तान्कादाचिल्कीखेन्छया मुत्र ' मगनहोकगमनशकत्विमसामुग्निकं भुवादेरिय तत्तवा । 'मृत्योः कृत्वेव मूर्प्निद्गिमारुरोह हरेः पद'मितिवाक्यात् स्पर्शमणि-न्यायेन तेपामप्राकृतत्वेन सागासम्भवात् मगवदानन्दानुभवसामर्थ्यं यत् तसारोक्षिकस्य वानेनाचो मनोरथः उत्पन्नः प्रमाणानतुरोधी प्रमेयैकसाध्यो मनोरथः खामिलिवत-रूपो 'मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययु'रितिवाक्यात् तद्भजनानन्दानुमवश्य सिध्येत् । एतेन कालकर्मप्रकृत्यनधीनत्वं द्योतितम् । द्वितीयायाः फलं सायुज्यम् , तदपि द्विविधम् , रूटार्थकं यौगिकार्थकं च । तत्राद्यं ज्ञानमित्रितानामेकत्वरूपम् , अभेदरूपं भेदाखन्ता-भावरूपमात्मनेक्यमित्यर्थः। 'शुद्ध' भक्तानामपरम् , सह युनक्तीवि संयुक् , संयुजो भावः सायुज्यम् . तद्भक्तानां भेदतस्त्रहत्तसखित्वतस्तदानन्दानुभवात् , पूर्वत्र देहेन्द्रियप्राणान्तः-करणानि विहायेह स्वात्मनेव केवलेन तदानन्दानुभवः, अपरत्र सहैन तैः स इति सार्थक-तैपामन्यत्र नेति तारतस्यम् । तद्य स्पष्टमेव पापदानामसुरावेशिनां ज्ञानयोगिनां चोक्तन् । तृतीयायाः फलं सेचोपयोगिदेहो वा वैकुण्ठादिषु । अप्राकृतसृतसीतिक-तृणठतीषिवृद्धपशुपद्भादिदेहः अधिकारात्मा, तत्र सेवीपयोगी बोध्यः । पूर्वत्रापरोक्ष-मेयात्र च परोक्षमिति मेदः । वैक्कण्ठे मुख्येऽमुख्ये च । आदिपदेन खर्गादिप्र विष्णोः स्थानेष्वपि तथेति निक्तितम् । वेति चार्थे ज्ञेयः । अत्र फलत्रयेपि न कालो निया-मकः । कारु इत्युपरुक्षणम् , कर्मप्रकृत्योरपि न नियामकतेत्वर्थः । अत एव श्रीभागवते द्वितीये 'न यत्र सत्त्वं न रजस्तमध न वे विकासे न महान् प्रधानं,' तृतीये 'न कर्हिं-चिलात्यराः शान्तरूपे' इति, कपिछेनीकं च 'नध्यन्ति नो निमियो ठेडि हेति'रिलादिश।

तत्र सेवायां प्रतिवन्धकाशावः कारणमिति शासक्षिकं प्रतिवन्धमपि त्याज्यत्वेन निरूपयन्ति ।

उद्वेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यासु वाधकम् ॥ २॥

अत्र याधकसिलेकवचनेन मिटितानामेन याधकतेलाशक्का विश्वण्यन्ति, सेवायां प्रतिवन्धकत्रयमिति । अत्रीद्धेगः साधारणः स लाज्य एव । एवसुद्धेगं निरूप्य प्रतिवन्धमेगो। निरूप्यन्तोऽसुरोधक्तपद्ध प्रतिवन्धसोनीवादेलेन भाठकममनपेस्वाधकातो भोगं विश्वण्यन्ति भोगो द्विविध इति । स्वीतिककोऽस्वीतिकक्षश्च । तस्र स्ताना गोगो विश्वण्यन्ति भोगो द्विविध इति । स्वीतिककोऽस्वीतिकक्षश्च । तस्र स्ताना गुरुष्यमयमसाधारणानां स्वामे प्रविश्वतीति प्रथमे पर्वेऽस्वीतिकक्षमार्थेन प्रभुसक्तानन्द्विभवमोगे प्रवेशात् ।

एवं भोगं निरूप्य प्रतिबन्धं निरूपयन्ति प्रतिबन्धोपीति । स च साधारणोऽ-साधारणश्च । साधारणः सेवासमये ठौकिकवैदिककर्मानुरोधरूपस्याज्य एव, स्वाधीन-त्वात् । असाधारणो भगवत्कृतः, स सद्य एवेति भावः । नृत कथमेतेषां सिद्धानां त्याग इत्याराङ्काहुः त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । साधनमत्र तजनन-हेतुभूतं यत् तत्परित्याग इत्यर्थः । नन्वावश्यकस्य ठोकवेदसिद्धतया अश्वक्यत्यागत्वात् क्यं लाग इलाराङ्ग तदुपायं विद्युण्वन्ति तज्जाची बुद्ध्या त्याज्य इति । सेवाया अवसरे त्याच्यः, अनवसरे विधेय इति चातुर्येणेत्यर्थः ॥ २ ॥ एवं साधारणप्रतिवन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धं निरूपयन्ति ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेहतिर्न हि।

यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥ प्रभोरेन अकर्तव्यं खसेनाकारणमचिकीर्पितं चेत् तदा खस गतिर्न हीति निश्चयः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेति । वक्ष्यन्ति चाग्रे तदान्यसेवापि च्यर्थेति भावः । नन्वासुरेष्वेवं न तु दैवे तथेलाशङ्काहः तदा आसुरोऽयमिति । एवंविधप्रतिबन्धरूपिङ्गेन खस्यासुरत्वमनुमेयमितिमानः । तना-सुरत्वमागन्तुक वा साहजिकमिति निर्धारार्थं विवेकः, सांख्यज्ञानमिति केचित् । तेन शोकाभावमात्रं न तु मोक्षः ॥ ३ ॥

पर्वोक्तमेव निगमयन्ति ।

बाधकानां परित्यागी भोगेप्येकं तथा परम् ।

मोगयोरिप पूर्वसमतामाशङ्ग्य वैलक्षण्येनाहः ।

निःप्रत्यहं महान् भोगः प्रथमे विश्वते सदा ॥ ४ ॥

प्रथमे अहोकिकसामर्थे भोगो भजनानन्दानुभवक्त्पो महान् सदा सक्-पतः साधनतः फलतश्चेत्पर्थः । पाठान्तरे अल्पो भोगः सविधः सप्रतिबन्धः ॥ ४ ॥

सविद्योल्पो घातकः स्यादिति ।

सविधोल्पो घातकः स्याद्दलादेतौ सदा भतौ। अत एवेताविति विष्टतौ । भगवत्कृतप्रतिबन्धे अन्यफलचिन्तया शोकः कदाचित्

तस्य स्यादिति तदभावार्थ चिन्ता न कार्येत्याशयेनाहुः ।

क्रितीये सर्वथा चिन्ता खाज्या संसारनिश्चयात्॥५॥

मगवत्कृतप्रतिवन्धे । तत्र हेतुः । खस संसारनिख्यपादिति । संसारोऽदंमम-तया जन्मकर्मप्रवाहमार्गस्यरूपः, तस्य निर्धारणादित्यर्थः ॥ ५ ॥

एवं प्रतिनन्धं निचार्य उद्देगरूपप्रथमं प्रतियन्धेन फलामावे मगवतो दात्स्वामावं हेतत्वेन निरूपयन्ति ।

नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

श्रत्र आचमस्काभाव इति विवृतम् आयेन वा पतिवन्येन फलाभाव इत्यंशः । निन्वति विरोधोक्तौ । आये उद्देगरूपप्रतिवन्ये, भगवतः सर्वसमर्थसापि सेवाया समानसीलेन अनाधिदैविकीले तत्रप्रकाः प्रभोः फलदान्लाभाव इत्यः । एतदेव विवृत्यन्ति तदा सेवा नाधिदैविकीलादि । तृतीये लैकिकमोगे गृहमेव वाधकम् । गृहम्य पश्यादिकं विष्णुपिहर्मुखमेव लाज्यम् । अत एवोकमाचार्येनिवन्ये 'गृहं सर्वासमा लाज्य'मिलादि ।

एवं फळत्रयं प्रतिपन्यकत्रयं च प्रासिक्षकं निरूप्य एतद्विचारमावश्यकत्वेन वक्तुसुपसंहरन्ति ।

अवरूपेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः ॥ ६ ॥

(इयं दातृता हरेः यहा भक्तितः महक्तिष्टी) । सेवा पूर्वोक्ता तन्यी वा विभिन्त्सेद्वर्धः । एतदतिरिक्तं सर्वे मनोन्नमः । भक्तिमार्गे विविधसेवाया एव पूर्वोक्तं फठवयं नान्यत्, प्रतिवन्थकं चोहेमादिकमेव न पापदिकं । 'खपादमूलं भजतः प्रिय-से'ति भागवतवाक्यादिति भावः ॥ ६ ॥

नतु मगवदीयैनेंयं मान्येत्युन्यतां किन्त्वन्यैरेवेलाशह्वाहुः तदीयैरपि तदिलादि।

तदीयैरपि तत् कार्य पुष्टी नैव विसम्बयेत्।

कठी देशादीनामसाधकावात् तथा । पुष्टौ स्थितः प्रभुत्तु नैव विरुम्ययेत् । मध्यक्षेरेवेद् तथेति भावः ।

एतदेव निमित्तमन्यनाप्युपदिशन्ति ।

गुणस्तो मेपि इष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः ॥ ७ ॥ एतद्भावनेन गनमो भगवचत्वपतायां गुणक्षीमोपि न मवितिति भावः । अञ्च सर्समितिय मानमाहः इति मे मतिरिति ॥ ७ ॥

नन्त्रम् काचित् कुतर्ककत्पना उत्पद्येत तदा कथं निचारणीयेत्याशहायामाहुः ।

कुस्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ णा॥

स्पद्यर्थः ॥ ७॥ ॥

इति श्रीज्ञाचार्यवर्यमत्मार्गातुवर्तिना । सेवाफलं सविपृति निवृतं च यथामति ॥ १ ॥ इतिमठेवाश्रीनाथभदारमज्जगोपीनायस्तलक्ष्मणभद्दविर्चितं

संवाफलविवृतिविवरणं समाप्तम् ॥

# सेवाफलम् ।

# विवरणटिप्पणीसमेतमं ।

<del>~~</del>⇒>>6€~~~

श्रीमदाचार्यचरणान् तेवारसफलप्रदान् । नमामि तद्रजोलेशस्वस्पर्शसमीहया ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्वचरणैक्षिया सेवा फलत्रयम् । निर्णात तत्र मे बोघस्तयाहि कृषयोच्यते ॥ २ ॥

#### याद्यी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

याददी सेवनेत्रस्य विवरणे सेवायां फलञ्चामिति। अयं भावः। मिक्तमार्गे पुष्टिमर्यादाप्रवाहमेदेन जीवेषु भगवदङ्गीकारिक्षिया । तत्रापि पुष्टिमार्गफलार्थं यदरणं तत्पुष्टौ मर्यादायामेव, न तु प्रवाहमार्गेपीति विवरणे स्फुटीकरिज्यत इति । तेषां साधनरूपा सेवापि विधा श्रोक्ता । अतस्तादशतत्र्यकारकसेवासिद्धी फल्छमुंच्यते । तत्किमित्यान् कृद्धायामुक्तमलौकिकस्यामध्यीनित्यादि । तत्र पुष्टिमार्गाङ्गीकृतस्य साधनदशाया-माचार्योक्तप्रकारेण सेवाकरणं मानसीतिति । तत्र साधाद्वगवत्सम्यन्यरूपं मवेदिति । तसेदमेव अल्डोकिकस्यामध्ये यदाधुनिकजीवस्य तादशपूर्णलौकिकैम्यंबीर्यादिगुण-वता समं साम्येन रितः रसोद्दोध्य भवतीति तथोक्तं विवरणे, न हि साधारणस्य तादशेन महता सममेतत् कर्तु शक्यप्, रसाभासहेत्रत्वात् ।

नतु पूर्वं मानससेवायाः सिद्धिः कर्यं तत्राहुः अलोकिकस्येति । अलोकिकस्य दाने हि चायाः सिध्येन्मनोरथः ॥ १ ॥

'मानसी सा परा मते'त्युत्तया सा सेवा स्वत्रध्युत्वरार्थरूपेयल्टीकिकस्य प्रमो-द्राने परमकाष्ठापत्तस्यरूपसम्बन्धामिलापरूपमानदाने सः आद्यः पुष्टिफलरूपः सर्वो-त्रृष्टो मनोर्यः सिप्येत् । मनोरयपदेन प्रेमासक्तिव्यसनसंकत्पादिरूपः सन् सिर्द्धिः प्राप्तोति, फलसम्मुदो भवतीत्यर्थः।अत एव मनोरयपदसुक्तम् । इयमेव मानसीतसिदिः। तदुक्तं 'चेतम्तत्रप्रणं सेवे'ति । यद्यपि मानमसेवासिद्धी तनुजा नित्ता पद्रे अहे, तयापि मुख्यमहं दानम्, यतस्तत्करणेषि यदा दानं भवति, तदेव ताद्यी मा भवनि, अन्यया मर्यादामार्गीयमक्तानामपि निरन्तरं तत्वरणे पुष्टिरूपायां तस्यां को निरोप इति तक्रावीदये नैव सा भवेदित्वर्यः । तेन तत्करणेपि दानेनैव तादशमावः सिप्येत्रान्यथेति ज्ञेयम्, परन्तु तत्कृतित्तु सर्वदा कर्तव्या, अकरणे भावः क उक्रवेद् , विषयामावाद्, जत एवाद्वगृते ते उक्ते ॥ १ ॥

ततः किमिस्यत आहुः फलमिति ।

#### फलं वा द्यधिकारी वा न कालोत्र नियामकः।

ताध्यप्रश्रामाने सति फलं सन्ध्यसम्बन्धस्यम्, अधिकारः अलौकिन्नदेहनयो-गुणादिकं मनेत्, तत्राहुः न कालः इति । अत्र कालः वयोवस्थादिसमयस्यम् नियामको न, मगवदिच्छयेव सर्व लीलोपयोगि तदैव भनेत्, न कालापेक्षा । तादश्रं प्रति मगवतोगि विलम्बासहिष्णुत्यात् ।

एवं पुष्टिफार्कं निरूप्य मर्यादाफारं निरूपयन्ति । तथा दि, मर्यादामागाँद्वीकृतस्य माद्यात्मयुक्तिसेवाकरणे मगवति माद्यात्म्यभावसहितस्रेहेन तदात्मतया सामुज्यं साक्षान्यस्थोनसम्बद्धो भवेत लक्षरे । तत्र तदालिकिकदानिन्छाऽभावात् खरूपसम्बन्धान्सकं कं न मर्वेदिल्लक्षः । यदा युनः मगवान् कदाचिद् दातुमिन्छिति तदा स्वस्वरूपात् पृथक्कृत्ल तादां अव्याप्तमायदानं कृत्या फूठं प्रयन्छित, यतोसिन्मागिमि दालुलामिन्स्रायेष्व वरणकार्यलात् । एवं भक्तिहे स्कृतीकृतं श्रीमरामुच्योचेभं कितानार्यीयमाकृतेन्त्रात् । एवं भक्तिहे स्कृतीकृतं श्रीमरामुच्योनंभिक्तिमार्यीयमाकृतेन्त्रास्य, अवापवर्गवर्तन्तिनीलन्तम् ।

प्रवाहमिक्तमार्गरुक्षणकथनेन व्याग्विकुण्ठस रोकत्वेनाक्षरात्मकतादक्षरप्रक्तिरेव फर्छे, न तु प्रक्षीतमसाधुक्यम् । अक्षरप्रक्ती तु आद्यफ्रव्यत्नेच्छाऽभावातदर्थं वरणमेव बात्तीति नात्मकरसम्भावनेति मर्वादातो दीनलप्रक्तम् । पुरुषोत्तमसाधुक्ये तत्सम्भावना वर्तत इति प्रवाहमक्तिमार्गसेवाफठादुक्कृष्टलम् । यत एतत्फठ्दानेच्य्या बद्दाणं तन्मार्ग-द्वये एय, न तु प्रवाहमार्गे, तदप्युक्तं भक्तिहंसे 'विवरणे चात्ति प्रकारद्वय'मिति ।

६थ एक, न तु त्रवाहनाव, जय जुला नाताव्य । एवं सेवास्वरूपं साधनफटसहितं मार्गत्रवेषि निरूपितगिदानीं तादशसेवासिद्धौ प्रतिग्रम्थकत्रयं निरूपयन्ति उद्देनाः प्रतिवन्थो वा मोगो वेति ।

उद्देशः प्रतियन्द्यो वा भोगो वा स्यानु वाघकम् ॥ २ ॥

श्री आत्मिष्यां अतिबन्धान्त्रत्रमासादि । एतनित्विनाराणे प्रयाणां साधनपरित्याग इति विवरणे विवृत्य । तगोहेगसावनं वौकिनत्रीनाराणे प्रयाणां साधनपरित्याग इति विवरणे विवृत्य । तगोहेगसावनं वौकिनत्रीनाराणे स्वाधनत्रं कात्म तत्त्वागेन तसापि त्यागे भवत्वेवेति । 'चित्तोहेग'गिलुक्तत्वादत्र न विवेषतो विवृत्य । तथा अपरः अतिबन्धः । स्व अतिबन्धः । साधारणो माध्यक्तत्रत्र । साधारणो सुद्धाः त्याज्यः । सुद्धिस्त यिस्मिन्त्रते ने स्वाधनारणो स्वाधनत्त्रत्र । साधारणो सुद्धाः त्याज्यः । स्वाधनत्त्रत्र विव्यत्त्यः । स्वाधनत्त्र विव्यत्त्यः । स्वाधनत्त्रत्ते विव्यत्त्यः । स्वाधनत्ति । त्याण्याविव्यत्ते विव्यत्त्यः । स्वाधनति । त्याण्याविव्यत्ति । स्वाधनति । स्वाधनति

बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथापरम्।

एतत्रयाणां साघनपरित्सागेनैव बाधकानां परित्यागो भवतीति शेषः। नतु सेवायां वस्तुमात्रोपयोगातत्त्यागे कथं तिन्नवीह इत्साशक्कायामाहुः भोग इति । तत्रापि भोगे एकं ठौकिकं त्यजेदपरं नेति शेषः। यतत्तेषां स्वार्थप्रपयोगे ठौकिकत्वम्, भग-दर्थमुपयोगे अठौकिकत्वम्, अतः स्वार्थं ते त्याज्याः, भगवदर्थमुपयोज्या इति मावः।

तदनन्तरमवाधकत्वमाहुः निःप्रत्यृहमिति ।

निःपत्युहं महान् भोगेः प्रथमे विदाते सदा ॥ ३॥

निःप्रत्युह्मिति प्रतिवन्धरहितं प्रत्युत साधकंम् ॥ ३॥

एव वापकानां परिलागे निर्विधसेवासम्भवे तसैव भोगस प्रतिवन्धलागे च हेतुं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धे हेतुं निरूपयन्ति अकर्तव्यं अगवत इति । अकर्तव्यं भगवतः सर्वेधा चेद् गतिर्ने हि ।

अकतेत्र्यं भगवतः सर्वेथा चेर् गतिने हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ४ ॥

अस्य विवरणे भगवत्कृतश्चेत्यादि विवेक इत्यन्तम् । अस्यायमर्थः । यदि भगवतः तत्कल्दानं न कर्तव्यं भवेत् तदा ताद्यसेवायां सर्वया सर्वयक्रमेराणि गति-नंभवति । तत्र यथा तथा प्रतिवन्धकमेव भवेत्, न तु निर्वाहः । नतु स्वमाणीयसेवायां तस्य भगवान् प्रतिवन्धं करोतु, परन्तु अन्यमाणीयसेवायां न करिष्यतीति चेत्, तत्रोक्तं विवरणे तदा अन्यसेवाणि कृता व्यर्थति । प्रवाहादिमाणेषु कृताणि व्यर्था । यदा सकल्माणेषु फलदाता भगवानेव । तस्य त्वकतिव्यमेवेतीति तथा । यदा यत्रे कृतेणि प्रतिवन्धकं भवेत् तदा यथा तत्त्वनिर्वारो भवेत् तथा कर्तव्यम् । तत्त्व-विर्वारः कथमित्याकाङ्कायां विवरणे विवृतम् । आसुरोयं जीव इति । एवं तत्वविकेने ज्ञानस्थितिस्त्पयेव साधनं मत्तम् यतः पूर्वमासुर एव जीवः । यथासुरदेह-युक्तन्छलिदिष् कस्यप्दैवजीवत्यात् भगवत्यरता दश्यते, तथासुरजीवस्यापि कदाचिदैव-व्याद्यत्वकृतक्षमञ्जने सेवायां प्रवृत्तिभैवति, परन्तु आसुर भगवतो दातृत्वामावाच्य प्रतिवन्धकमेव जायते । यतस्तेपानन्यदेव फलम् । तदे वसुरी योनिमापन्ना' इत्यादिनो-क्तम् । तथापि भगवकृतसङ्गानुमावात् ज्ञानमाणेषि स्थितरुक्ता ॥ ४॥

तेत्रापि चेत् स्थितिर्न भवेत्तदा तत्पूर्वोक्तफलविषयिणी चिन्तापि सर्वया त्याज्ये-

साहः दितीय इति ।

दितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

विवरणे ज्ञानस्यित्यभावे चिन्ताऽभावार्धे द्वितीय इति । तत्र हेतुः । संसारनिश्वपादिति । सस्य पूर्वोक्तसंसाररूपस फठसेव निधयात् सा न कार्यो, पुनस्तदाशोच्छेद एवेति सर्वथेरसुक्तम् ॥ ५॥

<sup>🤋</sup> स्विप्नेतिश्लोकार्यो निवरणङ्किर्विस्तृत , अथवा निवरणभागस्युदित इति प्रशिक्षाति ।

नतु यथा द्वितीयप्रतिवन्ये पूर्वोक्तप्रकारेण आसुरजीयस्य सर्वया फलविपविणी चिन्ता त्याच्या, तथा साधारणप्रतिवन्येषि सा त्याच्या, अन्यथा सा कथं भवेदित्याशङ्गा-निरासायाहुः न स्वाचा इति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम् ।

आचा साधारणप्रतिवन्ये दातृता भगवतो नास्तीति न किन्तु वृत्तेते, परन्तु फटस कियबन्मानन्तरमावित्वात् तद् भवति । तदपि प्रतिवन्थकं साधारणं निवारिषत्तं ग्रुक्यम्। तेन भगवत्कृत एव तस्मिन् दानृत्वाभावो, न साधारणं इति ह्रेयम् । अतो यस्य आधफलदानार्थे मयोदयाङ्गीकारः तस्य तथेव सेवाकरणे साधारणप्रतिवन्धभेद् भवेत् , तदा तिववारणेन सेवानियोद्याद पूर्वे सायुज्यफलं तदनन्तरं तत्फलं भविष्यतीति सा चिन्ता न त्याज्येति भावः । यस पुष्टो अङ्गीकारस्यस्य तिश्वारणेन ताद्यगतिस्यत्री तत्फलं भवेदिति सा तथेत्ययः । एवं सित्र श्रवाहमार्गविष्यायापि चेवायाः साधनरदयमानलात् साधारणप्रतिवन्ये दालृत्वं भविष्यतीति ग्रङ्गानिरासाय आध्यफलान्याय इति विष्ठतम्। आध्यफलसामावो यैताद्यो प्रवाहमार्गविष्कृति । त्याव्यक्तरसम्पत्नान्ते । तत्रकृत्या साधनरद्यमा वाचिर्वेषिक्तं, तत्र प्रज्यस्त्रपेष नाधिदेषिक्तस्यम्, किन्तु विमतिरुपत्विमिति मद्देलक्षण्यात् कुतः साम्यमिति जैवस् ।

एवं साभारणप्रतिवन्यस व्यवस्थापुसत्वा प्रथमवृत्ती सर्वया लैकिकमोगत्वागा-सम्भवात्, तत्रापि गणवती दातृत्वाभावमाश्रक्ष तिश्वारणाय तद्व्यवस्थामाहुः, तृतीय इति । तृतीये लेकिकमोगेपि दातृता नेति न, यत एतन्मार्गे द्वये ताद्य एवाङ्गीकारः, किन्तु तत्र मुद्धमूर्त साथनं यदृद्धं तद्वापकिमिति तत् स्थाव्यमिति शेषः । तत्यामे सर्वथा भोगामावात् प्रतिवन्यकामायेन ताद्यामगयद्वक्तसङ्गेन सेवानिवीहात् तत्फलमिष भवेदिति

मानः । एतदेव विवरणे विवृतं भीगा भावस्तदैवेति ।

अद्य कश्चिरपूर्वभक्षी शक्कते । तथा हि । समागीयपरित्यान्त व्रेमासक्तित्र्यसनात्मकः मक्तौ सत्यां कर्तव्यो, न तु साधनभक्ती । तदुक्तं सन्त्यासिर्णये 'सन्त्यासवरणं मक्ती' 'अतोत्र सापने भक्ती नैन स्थागः सुखानह' इति च । तत्र करणे विपरीतफुटमि भवेदि-स्विष । प्रकृते तु तत्स्र्वमेन भोगाभावार्षं सेवानिर्वाहार्यं च त्याग उच्यतः इति कक्षमेकः

वाक्यतायां विरोध इव प्रतिभाति ?

तनोच्यते । प्रवर्भ स्वमागियमितिस्दौ प्रस्थं कारणं सेवा । सा सेवा 'एहे स्थित्वा अध्याद्वस्या ग्रहन्याद्वस्यमावे न, प्रत्युत पुत्रकट्यादीनां मगवदर्थपुप्योगेन स्वर्धमंतः इत्यो सिच्येत्, तबेदगुकूछं भयेत् , नो चेत् मजनप्रतियन्यकत्येन सर्वात्मना तस्य लाग एजोचितः । अन्यया तत्सहेन पुत्रकट्याद्वपमोगे स्वस्य भजनासम्मवे ग्ररणगतिर्भच्येत, तदा सेवाऽमावे प्रेमासितन्यसनात्मिका मित्तरिष न मचेत् , तदमावे तन्मार्गाधपिन् सामोषि न, तदमावे फलापाव एव चं स्वादिति मार्ग एवोच्छियेत इति । तद्रोगाधाव-

सिद्धार्यं तथा तत्सेवासिद्धार्यं च कथनम् , तदनुकुठतद्वहणामित्रायेणैवेति, न तर्जाश्रम-स्त्रीकारः, सेवामावानुपपत्तेः, साधनमक्तीं निषेधाच । एतदेवीक्तं तत्त्वार्थदीपेषि 'प्रति-कुछै गृहं सजे'दिसनुकुठतत्त्यागाभावाभित्रायेणान्ते ब्रेम्णि जाते अहेपि यत्तिश्चित भीगस्यापि वन्धकत्वात् तेनेव तन्नाशे सति ततो यथा साधारणप्रतिवन्धनिवारणेन सेवा-करणं तद्दानं च, तथा छोिकिकभोगत्यागेनापि निर्विष्ठसेवाकरणे सति तत्फलं भवेदिति ज्ञेयम् । तत्र पुष्टिमर्यादायां भगवति लीलामाहात्म्यगुणादिभावेनैव प्रेम भवेत्, न पुष्टि-रीलेति तादशस्य तादश्रिम्णा क्रमेण सर्वविषयलागे, ततो तप्तमावेन तदात्मकतया श्रीकृष्णे सायुज्यं भवेत् , ततो यदा दानेच्छा तदा खरूपात् पृथक्कृत्य तद्भावदाने तत्त-रफलानुभवं कारियप्यतीति मर्यादाङ्गीकारे आद्यफलदानप्रकार उक्तः । तदुक्तं तत्वार्यदीपे 'सर्वत्यागेऽनन्यमावे कृष्णमात्रैकमानसे सासुज्यं कृष्णदेवेन शीघ्रमेव प्रुवं फल'मिति-सायुज्यानन्तरं ध्रुवं फठं तदेवेतिभावार्थः । यस्य शुद्धपुष्टावंगीकारस्तस्य तदारभ्येव पूर्वोक्त-भोगादिप्रतिकुलगृहत्यागेनानुकुलगृहे स्थित्वा सेवाकरणे भावात्मिकैव प्रवृत्तिर्भवेत् , तती यदा श्रेमासक्तिव्यसनानि भावात्मकतया पुष्टानि भवेसः, तदा तत्र श्यितौ यत्कित्रिद्धौग-सम्बन्धेनापि भावनाश इति तदभावेन तद्विगाढभावपोपादिना पूर्णविरहातुभवार्थं संन्यास-तन्त्रपत्ताव भावता इत तर्भारत तार्रावनात्तावाद्या दूरावरहित्वभाव सन्यातः विषये क्रिकारण परित्यातः सन्यातः आवश्यक उक्तः । अन्यया क्षणमात्रं मावान्तरसम्बन्धे भावशिव्याद् विरहानुभवाभावात् फठाभाव इति । ततस्तत्त्र्णानुभवे दशमावस्यया प्रति-षन्यकदेहितिवृत्तौ अलौकिकतत्प्रास्या तर्फलानुभवो भवतीति पुष्टिमार्गाङ्गीकारे फठदान-प्रकार उक्तः । अत एव सर्यादायां 'मदर्थेऽर्थपरित्याग' इलादिना भोगामावार्थं भगवत्पास्यथं च सर्वसमर्पण्ट्य एव लाग उक्तः, न तु संन्यासम्बन्धः । यत्ः संन्यासे तस्य पुष्टभावा-दतोपि ताद्दरीरेव सम्भोगो भवतीत्युक्तवाधकत्वात् । अतः कठौ स संन्यासः पश्चातापाय इति निपेधोप्युक्तसिद्ध एव । अग्रेपि त्वयोपभुक्तेपि विरोधो भवतीति । संन्यासस्त तादश-भक्तावेवेत्युक्तम्, 'संन्यासवरणं भक्ता'विति मार्गद्वयभेदेन परित्यागस्य भिन्नत्वान्न कोपि विरोध इति ज्ञापितम् ।

एवं मार्गत्रयसेवाफुठभेदं लागभेदं च निरूप्योपसंहरन्ति अवद्येयमिति । अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः ॥ ६ ॥

इयं पूर्वोक्ता त्यागपूर्वनिरूपिका महक्तिः अवदया भाष्या, सर्वथा सदा, भाष्या कर्तव्या । अथवा अवद्या यद्यपि त्ववशेन कर्तुं न शक्यापि तथापि भाष्या, भावियतुं मनिस चिन्तियतुं योग्या । तत एव सर्व भविष्यतीति सर्वया कर्तृत्वमुक्तम् । आवश्यककरणे हेतुः एतदन्यत् सर्वे मनोश्रम एव न तु फलम् । महक्तप्रकारातिरिक्तकरणे सर्वोत्कृष्टकराभावो न, प्रत्युत मनसो अम एवेत्यर्थः ।

नतु कथं भ्रमः? सर्वेस्तरेव क्रियते तत्राहुः तदीयैरपीति । तदीयैरपि तत्कार्यं पुष्टौ नैवं विलम्बयेत्।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्टन्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥ · कुंसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै भ्रमः॥ णा॥

तदीयैः प्रष्टिमार्गातिरिक्तजीवैः अमसम्बन्धिमरिष कार्ये तदेव, सर्वलागपूर्वकं मदुक्तरीत्येव मजनं कार्यम् । न कियते चेत् तदा अज्ञानाद्रम एव, न तु फलम् । यदि तदीयरिप तदेव कार्य तदा यः पुष्टी स्थितः कोपि महुक्तप्रकारसेवाकरणजनितप्रेमासिक-च्यसनादिभाववान् स तु विशेषतः क्षणमात्रमपि न विलम्बयेत्, मदुक्तकरणे विलम्बं न कुर्यात् । यदि विरुम्बयेत् तदा पुष्टिमाबान्तरत्यागामावे विजातीयसङ्गेन भावशैधि-ल्यात फलामाव एव मवेदित्यर्थः । यतस्तादशस्य स्वरूपव्यतिरिक्तवस्तमात्रस्परणस्यापि फलप्रतिवन्धकत्वम् । तदेवाहुः गुणक्षोभेषीति । अयं भावः । ताद्यापुष्टिमार्गीयस्य व्यसनानन्तरं विरहानुभवार्थं त्यागे कृते स्वरूपसङ्गाभिलापायाः प्रानुर्याद्विगाहमावेन देहप्राणेन्द्रियान्तःकरणानि खरूपात्मकान्येष भवन्ति, यतः विकलत्वाखास्थ्यादिकं निरन्तरं भवति तदा ताहग्दशायां मध्ये कदाचित्तस्य भगवलीलागुणादिस्फूर्तिने भवेत्, तदा मनःस्वास्य्येन मावशैथित्यात् स्वरूपान्तरायो भवेदित्येव गुणक्षोभः गुणैः कृत्वा मनःस्वास्थ्यरूपोऽविकारस्तस्मिन्नपि एतदेव द्रष्टव्यम् , फले प्रतिवन्धकमेव, द्रष्टव्यमिति-पदं प्रत्यक्षप्रमाणरवेनोक्तम् । एतेन ठीलाग्रणस्मरणस्य वाधकत्वं कथं वक्तगुचित-मिलाशङ्का निरस्ता । एतदेव सञ्चयासनिर्णये 'ज्ञानं ग्रुणाश्चे'ति वाधकल्वमुक्तम् । एवं सति यत्र खरूपगुणस्मरणेपि फलाभावः, तत्र गृहादीनां प्रतिचन्धकत्वेन सागविलम्बे फलाभाव इति किं वाच्यमिति भावः । अत एव सर्वथा भोगाभावस्त्याग एवेत्याशयेन विद्वताद्धक्तं भोगाभावस्तदैवेति । अत्र प्रमाणं मे मितिरिति । खसैव ताद्वप्रकारकातुभवात् म्बमितरेवोक्ता । यदि मन्मतिप्रमाणत्वेन य एवं करिष्यति तर्हि तस्य सर्वं सुद्देव मविष्य-तीति भाव. १ अनाएं, न्यापनगातुः **काररी**ष्टीरितः १ अतः प्रतासनारन्तेत्वापनिमस्यण-रूपमदुक्ती कर्य किमिलादिरूपा कुरुटिश्चेदुरपचेत वै निश्चेन स श्रम एवेति सा न कार्येलर्थः । करणे सर्वस्वहानिरेवेति निश्चमः ॥ ७॥ ॥

एतहिट्टतेरयों यद्यपि विद्यतों महत्तरणैः । तद्यपि तदेव हि गृढं रष्ट्रा मानः स्फुटीकृतः कृपया ॥ १ ॥ सोपि तथेतरमा वा नो जाने यद्विरीक्षणीयस्त्रत् । कृपया च मार्जनीयस्त्रीन ततोहं विमुक्तियश्च ॥ २ ॥

श्रीमदाचार्यचरणे सरोजे मानसे मम । तिष्ठतां विकचे निलं तल्लमावीत्र मानुना ॥ ३ ॥ इतिश्रीमदाचार्यकृतसेवाफलनिरूपणविद्युनौ टिप्पणी समासा ॥

## परिशिष्टम् ।

| पृष्ठम् | पक्षिः | पाठः                       | पाठान्तरम् ।                     |
|---------|--------|----------------------------|----------------------------------|
| ય       | ३९ ·   | सद्विपयकः                  | सिद्धित्रिपयकः                   |
| Ę       | C      | दर्शनसेवायाम्              | दर्शने सेवायाम्                  |
| Ę       | २२     | अलैकिकसाधन                 | <b>अ</b> लैकिकमोगसाधन            |
| ø       | ષ      | द्विविध इत्यनन्तरम् , ठौवि | केकोऽठौकिकश्च। तत्र ठौकिकस्याज्य |
|         |        |                            | एव । प्रतिवन्धो द्विविधो ।       |
| C       | २५     | द्रवादस्य                  | द्रवक्षा                         |
| १९      | ą      | त्रयहासम्भवेन ।            | प्रयनासम्भवेन ।                  |
| २२      | १९     | तद्वेयर्घ्य-               | तंद्वैयर्थ-                      |
|         |        |                            |                                  |

श्रीवल्लमगोस्वामिनां टीकाया सुद्रणानन्तरं प्रसृक्ष्ययास्माभिस्तेयां टीकायाः द्वितीया प्रतिः प्राप्ता । सा टीका श्रीवल्लभगोस्वामिभिः पुनिर्केखिता, इति प्रतिभाति । तन्मध्ये तैः प्रथमटीकापेक्षया केषु केषु खलेषु किचिदिधकं लिखितम्, तदत्र वाचकानां जिज्ञासा-तृस्यर्थं प्रन्यरक्षणार्थं चावतार्यते ।

ष्ट २३, पक्षि १२, सर्वामोग्यसुपानन्तरमिदमधिकं वाचनीयम्—'फल्रूपापीयं भगवता साधनतामापादितेति वेष्टागीते निरूपितमतोऽलोकिकलम् ।'

ष्ट २३, पिक्त २४, सेचोपयोगिदेहो—इसस्मानन्तरं 'इति यस्य देहस्य सेवायामेवोपयोगः, अन्यदावयवा अप्रकटा एव स इत्यर्थः । यत्र स्वरूपानन्ददानम्, तत्र फळत्रयमपि, यत्र धर्ममूतानन्ददानम्, स्वयमप्रधानीमूय, तत्र फळह्यस्, यत्र स्वप्रधानोन्य पर्ममूतानन्ददानम्, तत्र सेवोपयोगिदेहमात्रदानमिति ज्ञेयम्' इत्यधिकम् ।

 १ष्ठ २३, पिक २७, रुभन्ते-इलसानन्तरं 'इमान्येव फळरूपात्मिनेवदनसख्य-दास्त्रानि ज्ञेयानि' इलिफक्स ।

ष्ट २४, पिक्ष ३, भोगः— इसस्यानन्तरं 'भगबदुपयोगिवस्तुपरतायाः प्रति-वन्धकत्वाभावादत्र यर्धम्बुजाक्षेतिक्षोक्तन्याल्यातः सर्वया मगबन्तमप्रपन्नः अन्यपदार्थो त्रेयः । अत्रपन्नोनसुगतो मगबदनुषयोगीति यावत् । नवरत्ने थित्तोद्देगमित्यस्याभावे वित्तस्य , पुत्रादिपरता उद्देगपदार्थो निक्षपितः । अन्यपरतेतियावत् । तत्र्यायेन त्रयमर्पादं त्रेयम् ।' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पक्षि ५, मूरुार्थः—इत्यसानन्तरं 'तत्र द्वयं साक्षाचद्वापकं प्रतियन्य-रूपम्, एकं च तदाधारस्य साधनस्य वाधेन वाधकमिति भेदो क्षेत्रः । सामर्थ्यस्य वाधकधनेन सामर्व्योत्पन्तेः पूर्वेनेतत्सम्भवे सामर्त्यं भोलधेतेति सिद्धमेवेति भावः । नवरत्ने तथानिरूपणानित्रेदनपदार्थनाज्ञाभावेषि तद्वाधस्तु स्वादिति तुराब्दः । तेन जन्मान्तर-व्यवधानं भवतीति निवन्धे निरूपितमिति भावः । सामर्थ्यवाधश्च तदेतुभृतान्यासयाघेन सेवानम्यस्ता भवतीत्वर्थः ।' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पद्धि ७, ठैकिकभोगानाम्—इससानन्तरं 'वाषकत्वानत्साधनपरि-त्यामः कर्तव्यः । मनोदेहेन्द्रियाणि च भगवदसम्यन्यिषु न प्रवर्तनीयानि । तथा सति तेषां तत्पत्ता भवति 'विषयान् प्यायतश्यितं विषयेषु विषयत' इति वाक्यादिति भावः । साधन-परित्यागं विवृण्वतो' इत्यिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्क १२, भोगः—इतस्थानन्तरं 'लौकिकस्ख्याच्य इति । सिद्धान्त-रहस्पोक्तप्रकारेण यथासम्भवं भगवदुपयोगं सम्पाद्य योगः कर्तव्य इत्यर्थः । प्रतिवन्ध् इति । श्रवणकीर्तनादिना हरिश्चेद्धद्यं निविशते तदा प्जा सर्वदा निर्वहति । एवं जातं ततः कार्यान्तरवशाजाता तनोरन्यपरता साधारणः प्रतिवन्धः । कियमाणेपि श्रवणकीर्त-नादौ हरिश्चेत्र निविशेत्तदान्यासो न भवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स भगव-कृतप्रतिवन्धः ।

प्रप्त २४, पिह १३, विभावनीयेलर्थः—इलस्यानन्तरं 'बुद्धिर्वा तत्र न स्वाप-नीया । यजकरणेपि तदनुचिन्तनं न कर्तव्यमिलर्थः । अलोकिकमोगो न लाज्य इला-शुयेनाहुः अलोकिकेति ।' इल्पिकस् ।

पुष्ठ २४, पद्मि २०, प्रतिबन्धः—इलस्थानन्तरं 'धुवस्य गता भक्तिः कुचेरेण

सिद्धेति चतुर्यस्कन्ये निस्तिषं तथात्राप्याशक्क नेखाहुः तद्ति' इस्रिकिष् ।

पृष्ठ २४, पिक्क २२, वोध्यम्—इस्रसानन्तरं 'नतु दुरदृष्टनाशनायं कालायनीपृष्ठेति कालायनीपदिनिकको सुनोपिन्यां निस्तितम्, दुरृदृष्टस्य भगवस्कृतप्रतिनन्यसं च
तत्रेव निस्तितम्। पदि भगवित्ष्वस्येवितः। स्रेच्याप्येतद्रुतुष्णां करिप्यतिति च ।
तत्रेव कश्यमन्यसेवावैवर्यीमस्त वाहुर्तपिति । लोलासेषु राष्ट्रविशेषानुभवार्यं भगवता
प्रतिवन्यः सम्माष्टते न लासुरत्वे तेषु । वाष्टुनिकायं लासुर एव भगवता प्रतिवन्यद्वक्तः
किस्ते, तदा तु फलाभावनिथयात् साधनवैद्यर्थिनिति मातः।' इस्रिकक्त् ।

प्रष्ठ २५, पद्धि १७, वाधकत्वागावात्—इत्यस्मानन्तरं 'विद्यमानमप्यद्धं तस्य दुर्वरुम् । अत् एव प्रारच्धमोजनार्थं प्रमुखेढिलम्यत इत्युक्तम् । ठोकवेदस्वास्प्यं हर्ति करिप्यतीति चोक्तम् ।' इत्यधिकम् ।

| yg. | ३२ | पक्ति | 88 | दहाद्        | हठात्     |
|-----|----|-------|----|--------------|-----------|
| "   | ३२ | **    | २८ | सा<br>विवरणे | स<br>वरणे |
| 22  | ९५ | ,,    | २१ | ાલવરળ        | वरण       |

## Editons' Note.

Sevaphala is, the last and the most important of the famous baxteen small Sacred Books of Shri Vallabhacharya. It clearly states the three sorts of realisations, according to one's 'adhikara,' viz., (1)spiritual power, which, going beyond the world, obtains a vision of God, and enjoys indescribable bliss with Him, or (2) Sayujya with Purushottama or the last (3) a body fit for service of God in Vaikuntha, Gokula etc. A detailed description of all these, and also of hindrances in their way will be found in the Sanskrit introduction and the commentaries.

It gives us very much pleasure to note that we have been able to collect all the rare commentaries yet known on this important work,—we hope the last one is of Shri Vrajanathaji, and to publish them all together. Moreover, we have secured several copies of many commentaries, and it gives us great satisfaction to find that our printed texts have become much better than the oldest manuscripts in our possession, on account of comparisons with and necessary corrections from other manuscripts of the same texts. Elsewhere we have noted various extra passages which we found in some Mss., after the text was printed; we have noted only those readings which gave quite different meanings and we have refrained from adding unnecessary 'other' readings.

We sincerely thank all who have kindly supplied us with these extremely rare Mss. The first among these is Pandit Gattulalaji's Library from which we got a large collection and we are highly obliged to Sheth Tribhuvandas Varjiwandas and Mr. Kashidas Dalal who allowed us the use of the same. Next Dr. S. K. Belvalkar M. A., Ph. D. favoured us with a loan of several Mss., including the extremely rare one of Jayagopala Bhatta from the Govt. collection in the Deccan College, Phri Vallabhalalji and his Shastri Madhavji also supplied us with several Yev. Mr. Uccaviol. Sunisolational also grave us one vare commentary and Mr. Tansukhram Suryaram also gave us some Mss. Mr. Lallubhai Chhaganlal gave us the use of his block of the photograph of Shrimadacharya. To all these, we offer our heartfelt thanks. H. H. Shri Jivanala. Maharaja of Porebunder has put us under a deep debt of gratitude v supplying us with the necessary zeal and funds, without which this work could not have been published. We are also indebted to the man ger of the N. S. Press for printing this work within eight weeks. V th feelings of joy, we offer this fruit of our labour of love, at the Lotus Feet of Lord Krishna.

19th Ducmber 1916. }

M. T. Telivala. D. V. Sankalia. तथानिरूपणान्त्रिवेदनपदार्थनात्रामापेषि तद्धायस्तु स्वादिति तुराब्दः । तेन जन्मान्तर-व्यवधानं भवतीति निवन्धे निरूपितमिति भावः । सामर्थ्यवायश्च तदेतुमृतान्यासयापेन सेवानम्यस्ता भवतीत्यर्थः ।' इस्रधिकस् ।

पृष्ठ २४, पद्भि ७, टौिकिकभोगानाम्— इत्ससानन्तरं 'वाषकत्वात्तत्साधवपरि-त्यागः कर्तव्यः । मनोदेहेन्द्रियाणि च भगवदसम्बन्धिषु न प्रवर्तनीथानि । तथा सति तेषां तत्पस्ता भवति 'विपयान् व्यायतिथनं विषयेषु विपत्रत' इति वाक्यादिति भावः । साधन-परित्यागं विष्ठण्वतो' इत्यधिकस् ।

पृष्ठ २४, पिक १२, भोगः—इसस्यानन्तरं 'क्रोकिकस्त्याज्य इति । सिद्धान्त-रहस्रोक्तप्रकोण यथासम्भवं भगवदुपयोग सम्पाद्य भोगः कर्तव्य इत्यरंः । प्रतियन्थ इति । श्रवणकीर्तनादिना हरिश्रेद्ध्दयं निविश्ते तदा पूजा सर्वदा निर्वहति । एवं जाते ततः कार्यान्तरवशाद्याता ततोरन्यपरता साधारणः श्रतियन्थः । कियमाणेपि श्रवणकीर्त-नादौ हरिश्रेच्च निविशेचदान्यासो न मवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स भगव-कत्रप्रतियन्थः ।

ष्ठ २४, पिक १३, विभावनीयेलथैः—इलस्मानन्तरं 'बुद्धिकं तत्र न स्थाप-नीया । यक्रकरणेपि तद्तुचिन्तन न कर्तव्यमिलथैः । अलैकिकमोगो न साज्य इसा-ग्रयेनाहुः अन्तैकिकेति ।' इस्रिकम् ।

ष्ट २४, पक्षि २०, प्रतिवन्यः—इस्प्सानन्तरं 'धुवस गता भक्तिः कुवेरेण सिद्धेति चतुर्थस्कन्ये निरूपितं तथात्राप्याश्वक्ष नेसाहुः तदेति' इसियकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्ष २२, बोध्यम् इससानन्तरं 'नत्तु दुर्ह्यदाशनार्थ कासायनी-पूजेति कासायनीपदिनक्तो सुबोधिन्यां निक्तिपतम्, दुर्ह्यसः भगवत्कृतप्रतिनन्यस्तं च तथेव निक्तिपतम् । यदि भगवदिच्छयेवेति । सेच्छामप्येतदत्तुगुणां करिप्यतीति च । तथा च कप्रमन्यसेवावैद्यप्यिसिस्त आहुत्यिपिति । छीठाख्येषु स्तविशेषातुमवार्थं भगवता प्रतिबन्धः सम्पायते न त्वासुरस्तं तेषु । आधुनिकोषं त्वासुर एव भगवता प्रतिबन्धसुक्तः कियते, तदा तु फलाभावनिश्रयात् साथनवैद्यप्यिति भावः ।' इस्रधिकम् ।

प्रष्ठ २५, पिक्क १७, पायकलाभावात्—इत्यस्मानन्तरं <sup>१</sup>विद्यमानमप्यद्दं तस्य हुर्वटम् । अत् एव प्रारम्थमोननार्यं प्रमुखेद्धिरुम्यत इत्युक्तम् । ठोक्नेदरसास्य्यं हर्ति करिप्यतीति चोक्तम् ।' इस्पिकम् ।

| प्रप्र | ३२ | पक्सि | ११ | <b>दढाद्</b> | हठात्     |
|--------|----|-------|----|--------------|-----------|
| 39     | ३२ | 51    | ₹८ | सा<br>विवरणे | स<br>चरणे |
| 23     | ९५ | ,,    | २१ | विवरण        | चुर्ण     |